



行印局書東大海上

## 

EXE S

H.

哥

### 子學常識提要 品乃定本書關於諸 品乃定本書關於諸 是綱挈領以揭出之 說 者

於為.子皆

子研之子

部。究源書

茲中流也.

以國派自

另古别。七

編

說

部

代及略

哲其區

學學而

常者說.列

識。一 均 之。

故助能名

二

### 子學常識 目次

第一章

總說

| 于學常    | 第一節     | 第一章       | 第六節        | 第五節     | 第四節            | 第三節                                       | 第二節   | 第一節  |
|--------|---------|-----------|------------|---------|----------------|-------------------------------------------|-------|------|
| 識 目次 一 | 周代之子學二〇 | 歷代子學之大槪情形 | 子與經史集之關係一七 | 子學發達之原因 | 諸子之派別 ······一五 | 諸子之淵源···································· | 子書之範圍 | 子之意義 |

# 子學常識

## 第一章 總說

吳江

徐敬修編著

第一節 子之意義

夫子者男子之美稱也;古者凡有道德,有學問,有爵位者,皆可稱之 馬子,子北宮子之類,是皆稱其傳授之經師也;又如論語公治長中「 師稱弟爲子也;此子之名稱所由來也 願聞子之志,」 日子;而師弟之間 是弟稱師爲子也;述而中「二三子以我爲隱乎?」是 ,彼此相稱 ,亦皆用子:如公羊傳中子沈子,子司

周秦之際,學術思想,極爲發達,儒者莫不各有撰述, 上之思想,冀爲世用;然而當時儒者之撰述也,未必盡出于己手,往 以發表其學術

子學常識

書以後 愛禮讓 弟子所著 往由門弟子逃其師說,綴輯以成一書;如論語爲孔子弟子綴輯孔氏仁 (孟子漢書藝文志列于儒家 改屬經類,今姑舉是爲例)如孟子七篇,乃孟子與其徒萬章等所作 ,又復尊而稱之曰子 ,以及孝弟忠信之說而成; ,(或謂商鞅自著)是皆不盡出于己手也可知;而門弟子成 ,後世遂以其人之名而名之,此子書之名 ,後人附于十三經之目)如商君書爲 (論語在當時亦屬子類 ,後世尊之 其

爲七略,而以周秦以來諸子所著之書, 孫星衍云:「凡稱子書,多非自著・」其言雖未覺其安,然凡屬子書 ,必持之有故,**言之**成理 無可勉強者也·漢成帝之時,劉向校書·其子歆繼之,總天下圖書 ,卓然自成一家之言 名曰諸子略,班固因之;自此 「,而後」 可稱爲子書 此

稱所由來也

政治學」「名學」「論理學」「倫理學」等學,為我國「哲學」 訊 後之學者 以 ,分天下圖書爲經,史,子,集四類,子書之範圍 小辯破義,小道不通,致遠恐泥,皆不足以畱意;甚至目爲異端 後 ,束其書而不觀 ,子書始獨立爲一類 ,類皆以爲諸子之學,皆反經術 ,於是諸子之學,遂成絕響;殊不知子學實含有 ,而研究其書者,遂以子學名之;李唐以後 ,非聖人,明鬼神 ,包含益廣·惜乎 ,信物怪 邪

# 第二節 子書之範圍

之淵源,學者所不可不研究者也・

諸子詩賦 書之範圍 凡著書立說,自成一家之言者,統稱子書,前節已述之矣.然抑知子 ,究賅若干種類 ,哀帝時,向卒,子歆繼之,總羣書而奏七略日輯略 , 則有廣狹二義焉 ·漢成帝時 劉 向校經傳

藝略 子書始粗立 , 諸子略 範圍 , ;後 [詩賦略 班固 撰漢書藝文志 , 兵書略 m , ,仍做歆之例 一術數略 , 方技 方技略 , 惟 無輯略 , 此

其總 括諸子,凡得 百八十九家 四四 二百二十四 篇 • 總 爲 家 ,

而 其可 觀 者 則九家而已 (亦稱· 九流 , 小說家不在內 .) 所謂 2 (1 9<sub>8</sub>(1 九家者

倘有· 儒家 小說家 , 道 家 • 陰陽家 是也;其餘 , 法家 如 兵家 , 名家 如 , 墨家 術數 , 縱橫家 如 方技 , , 雜家 皆不在九流之內 , 農家 ,

,

,

也 , 茲將漢書藝文志學派表 列於 下 • 以 便參攷

小孝論春樂禮詩書易 學經語秋

六經 書與六經 者 學 ,以讀經必先通六書 外兼 術 中首列六藝, **經相發明也;又兼及小學** 兼及論語,孝經者,以二 孝~ 尊孔子也

四

學術 家 家

小農雜縱墨名法陰道儒.

詩賦

技陰形權 巧陽勢謀

說家家橫家家家陽家家 家

並

列

,

也

諸 則 中國 家 自

家而出 儒家: 儒家 , 此

術數

形雜蓍五曆天

法占龜行譜文

于

學

常

、由六藝而 **心學術之各相對八藝而出,術**類 聯絡 數 由 者也 陰

儒 自 亦諸 漢 儒家 學 術 武 子之 排 以 , 遂以儒 此其特識 歪 斥 百家 7 班 爲 ,表 • 中心 固 稱 以 章 日 儒則 點 儒 九 術

方技〈解解

子,三文翰 則子兵相合;(一經典,二紀傳,三子兵,四文集,五技術 班固 而後 ,四軍書 , 王儉分為七志,列諸子於第二;( ,五陰陽 ,六術藝 ,七圖譜) 經典並 阮孝緒分爲七錄 史記,二諸 , 六 佛 ※ •

首創廣義分類之法,則爲荀勖之四部, 其中以諸子兵書術數合爲乙部

七道)蓋皆就狹義而言也

爲詩賦圖讚汲冢書)李充則以諸子爲丙;(五經爲甲,史記爲乙,諸 甲紀六藝小學,二乙爲諸子兵書術數,三丙爲史記之屬 ,四四

庫之名,其中子類則分爲十七,茲亦列表于下,以便與前表相比較:

子為丙

,詩賦爲丁)迨夫李唐之世

,始確分爲經

史子集四

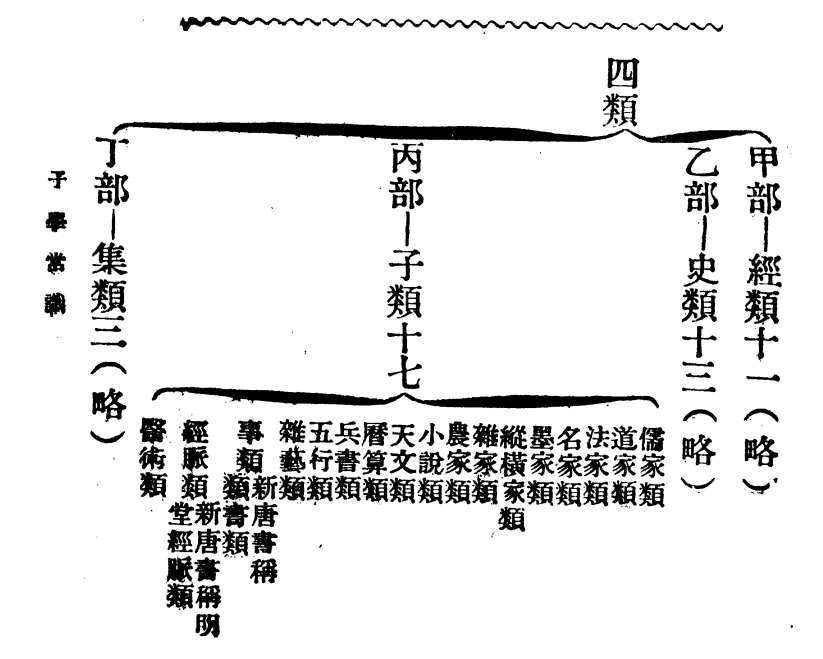
類

,而

立

四

六



又於四庫之外,增加天文圖書 外;元明兩朝,則仍復唐之舊;至于滿淸,修四庫全書,總天下圖書 自唐以後,子部常居第三,適爲丙位,故子部亦稱丙部;至於宋代, 爲經史子集四大類 ,方技入子部則似欠當)此皆就廣義而定子書之範圍也 ,於是子書之範圍 ,別爲六閣 ,乃確立而 ,是天文,圖書又別于子之 不可變易,( 惟以術

# 第三節 諸子之淵源

所職也;若禮若樂亦史官之支裔也·故當時欲求學者,不可不於史官 祝 我國古時 爲太史乘輶軒所采,若書則左史記之,若春秋則右史記之,皆史官之 萃;周禮有大史,小史,左史,右 ,掌天事者也;二日史·掌人事者也 ,學術在官而不在民 ,當時握學術之關鍵,有二職焉:一日 史 , 内史,外史;六經之中 而史職尤爲學術思想之所薈 ,若詩

是謂 是 觀 帛 皆 孟 制 元 老莊 動力 史記 周 世 不 稱 列 • 之周任 諸 爭 便 寇 墨翟之流爲墨家 周 其 管晏申韓楊墨孫氏之徒 事富 也, 末之諸子;而 官 子之中 , , 學術之傳播 政家源於司空 蓋 •. 就魯 東周 外界之 國 史佚也楚之左史倚相也, 強兵 而 稱儒家 以後 史而作春秋也;蓋道 變動 ,惟 後世 , , 封建 既若 • 稱孫氏爲兵家 以 , 今尋: 學者 破壊秩 而儒家道家, • 非專 此 制 此諸 度 , , , 奮然而 或稱老莊 其業者 序爲能 時 , 日 人之思 子 趨 老耼之爲柱下 之起原;兵家源 ,稱管晏之流爲政家 術之源泉 於破壞 興 獨總括諸家 事 ,不能盡其長 想 列子為道 , ,各組織其意見以 於是 , 遂 , ,皆在乎史;但 諸侯 不 逐生出將 得 而得其全 史也,孔子適 (各廢舊) 於 不一 也 , 稱 司 , 大 故 來 馬 或或 申 大進步 韓 成 革 法 史 , , 班固漢 一當 法家 與 新 叉 爲 , 興新 以 法 家 職 時 周 • 於 孔 竹 源 祝 而 ,

7

于學常識

書藝文志之說諸子源流,頗足以資參效也,茲錄之於下

、儒家 儒家者流 ,蓋出於司徒之官;助人君順陰陽 ,明教化者也

游文於六經之中 ,留意於仁義之際,祖述堯舜,憲章文武 ,宗師

尼,其道最高也·

一、道家 道家者流 ,蓋出史官;淸虛以自守,卑弱以自持 , 此 君

者南面之術 、陰陽家 ,合於堯之克讓 陰陽家者流 ,蓋出於羲和之官;敬順昊天,曆象日月星 ,易之嗛嗛 , ---謙而四益 ,是其所長也

辰,敬授民時,此其所長也·

四 法家 法家者流 ,蓋出於理官;信賞必罰,以輔禮制;易曰・

先王以明罰勅法,」此其所長也·

五 、名家 名家者流,蓋出於禮官;古者名位不同,禮亦數異,孔子

必也正名乎,名不正則言不順,言不順則事不成,」 此其所長

也

派 更,是以墨兼愛;選士大射 墨家 墨家者流,蓋出清廟之官;茅屋采椽,是以貴儉;養三老 ,是以上賢;宗祀嚴父,是以右鬼;順

七 四時而行,是以非命;以孝視天下,是以上同;此其所長也 • 縱橫家 縱橫家者流 ,蓋出於行人之官;孔子曰:「誦詩三百

使於四方,不能專對,雖多亦奚以爲?」又曰:「使乎使乎?」言其

當權受制 ,宜受命而不受詞 ,此其所長也

雑家 雜家者流,蓋出於議官;棄儒 縄 ,含名,法, 知國體之

有此 ,見王制之無不貫 ,此其所長也

農家 農家者流 ,蓋出於農稷之官;播五穀 ,勸耕桑, 以足衣食

于

;故八政一曰食,二曰<mark>貨</mark>,此其所長也·

造也·孔子曰:「雖小道,必有可觀者焉,致遠恐泥,是以君子弗爲 小說家 小說家者流 ,蓋出於稗官;街談巷語 ,道聽塗說者之所

也,」然亦弗滅也·

十一、兵家 兵家者,蓋出於古司馬之職 ,王官之武備也· 洪範八政

,八曰師·孔子曰:「足食足兵,」又曰:「以不教民戰,是謂棄之

明兵之重也·易曰:「古者弦木爲呱,剡木爲矢,弧矢之利

威天下·」其用上矣·後世燿金為刃,割革為甲,器械甚備,下及湯

武受命 ,以師克亂,而濟百姓,動之以仁義,行之以禮讓 ",司馬法是

其遺事也·

十二、術數 術數者 ,皆明堂羲和史卜之職也;史官之廢久矣, 其書

于 學 常 春秋時魯有梓愼 旣 不能 具 雖 有其書 ,鄭有碑竈 ,而 無其人· ,晉有 卜偃 , 宋有了 苟非其人 子韋;六國時楚有甘公 ,道不虛行

魏 有石申夫 ,漢有唐都 ,庶得麤觕

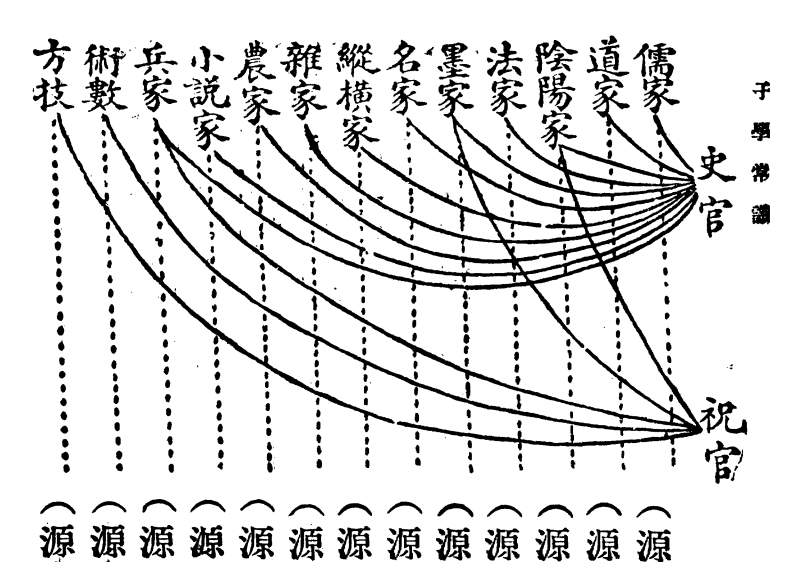
一、方技 方技者 ,皆生生之具,王官之一守也;太古有岐伯 興有倉公 兪

惜其技術 捌 ,中世有扁鵲 己腌昧矣 **秦**[和] , 蓋論病以及國,原診以知政 `漢|

,

就班志觀之,可知諸家之學術,皆有淵源可尋,茲再列表以明之:

### 淵 諸 之子 源



源 源出於稗官) 源出於農稷之官

源出於議官)

源出於行人之官

源出於禮官

源出於淸廟之官

源出於理官

源出於義和之官

源

出於史官

源

出

於

司徒之官

出於王官之一)出於明堂羲和史卜之職) 出於司馬之職

盟

### 第 四節 諸子之派別

諸子之派 別 ,千條萬緒 , 未易論定 • 觀 於古籍分類之異同 , 即 可 知矣

如荀子非十二子篇凡六說十二家: • 它囂魏牟・二、陳仲 史鰌

遇翟 宋妍・ 四 、愼到 田駢 • 正 • 惠施 鄧析 • 六、子思孟 軻

,凡五家並己而六: 墨翟禽滑釐 ・二、宋

研尹文・三 、彭蒙田 一駢愼到 四 關尹 老明: 五 、莊 周 · 六 • 惠施

•

司 馬遷史記太史公自序,述其父司 馬談論六家要指 ,凡六家 7 陰|

陽家・二、儒家 • 三、墨家 ・四、名家・ 五 一、法家 • 六、道德家

錄之於下:

太 史公仕於建元元封之間 , **愍學者之不** 登其意而師 悖 , 乃論六家之

要指曰: 易大傳,天下一 致而百慮, 同歸而殊塗 ,失陰陽儒墨名

子

班 也 固 失也・ 陽之術 子之禮 事 下之分,不可改矣 可 漢志於諸子略分爲 徧循 道德 道家使人 順 無所不宜 儒者博而寡要,勞而少功 ,采儒墨 ;然其彊本節用,不可廢也·法家嚴而少恩;然其正 此 ,大祥而衆忌諱 ,列夫婦長幼之別 務爲治者也、 精神專一 , 指約 之善 ·名家使人儉而善失真;然其正 十家 而 , 易 撮 ,動合無形 , 操 直所從言之異路,有省不省耳 名法之要 使 透蓋 ,不可易也 人拘而 • 事 本劉歆七略也,十家中除 少而 ,是以其事難盡從;然其序君臣父 多所畏; , ,赡足萬物 功多 與時遷移 · 墨者儉而難遵 然其序四時 , , 應物變化 其爲術也 名實 , 是 之大順 小說家外, , 不 - 嘗竊觀陰 以其事 , • 立俗施 君臣 因 叫 陰陽 不 不 察

則

稱爲九流

,其分類雖有未當

,要不可不謂爲學派論之中心也·

己已

見前節故不贅述)

當 迹 墨 實與荀子同源 及也;且除墨翟惠施以外,所述皆非本派之中心人物;而 於十家;兵家又列於諸子之外;陰陽與術數之界限,又無顯然可分之 上 老三家 一,此其 述 ,分類較精 四家所論 小疵 ,雖能絜其大綱,而脫略實多·司馬談所論六家, 也·然則諸子之派別 學派 ,今強辭排斥 ·班固之六藝略於儒則入於六藝 , 如荀子所列十二家皆爲北人,老子楊朱, ,則所見太狹隘矣·莊子所論 ,誠難釐然分別矣 , 而 於儒之子孫 子思孟 , 則 惟 • 重 推 均 未論 則 重 軻 儕 儒| 適

其學說 然不 夫諸子之學說 同者也 • 往往因時代因地位而異其主張 借 ,由遞邁而 東周之時 ,孔子問禮于老耼,是孔子,老子之弟子也 變遷 ,積久而 不同,非一朝一夕之功也;且 ,故有源出一家 , 而 其 究則 判

子學常識

者也 勢; 大宗 之祖 囂 餘墨子唱兼愛之說;楊子唱爲我之說; 道 出 ,然孔子主唱仁義孝悌之道,老子則鼓吹虛無自然之說 魏牟 世之才俊 也 , 一白之惠施 **荀子唱性** ·老子之流 以奇肆之才,荒唐之詞 , , 蓋我國歷代之學術思想 及孟子出,攻異端 , 以及天口之田駢 爲道家之祖也·孔子之門有子夏子游曾子子思 ,特樹 公孫龍 恶,非毁子思孟子;韓非喜刑名,罵倒仁義惠愛;皆爲 ,有關尹子鶡冠子列子,皆傳虛無之道者也 一幟 ,盜名之陳仲 ,高自標榜者也 ,談天之騶衍 ,闢邪說 ,衍無差別之論 ,要皆胎胚於此時代也·茲孜春秋戰國 史鰌 ,以闡明孔子之道,是爲仁義派之 申子尙術;商子尙法;愼子 , ,皆隱然爲 , 鄧 雕龍之騶奭 析禽滑釐宋鈃尹文彭蒙它 ,是爲虛無派之大宗 敵 ,炙轂之淳于髡 國 • , 故 皆傳孔子之 互互 ・及莊 爲 相韻 儒家 倘 其 頏

仁義 之思潮 ,孔子孟子爲其中心:陳宋派( ,可分爲鄒魯派 ,陳宋派 ,鄭衞派, 日荆楚派) 以鼓吹虛無爲旨 **燕齊派四種:鄒** 魯派標榜 ,

老子莊子爲其中心 • 墨翟宋控許行陳相 陳辛爲其支派 ,燕齊派務 為空

疎迁怪之談 ,翳衍翳奭淳 于髡田 駢接子爲其中心;鄭衞派(一 哥二日

惠施 派)唱道法術者也 公孫龍魏牟等爲其支派;而 ,鄭申不害衞 細別之,則有儒家道家墨家法家名家 公孫鞅趙愼到韓韓非爲其中 心 > 鄧析

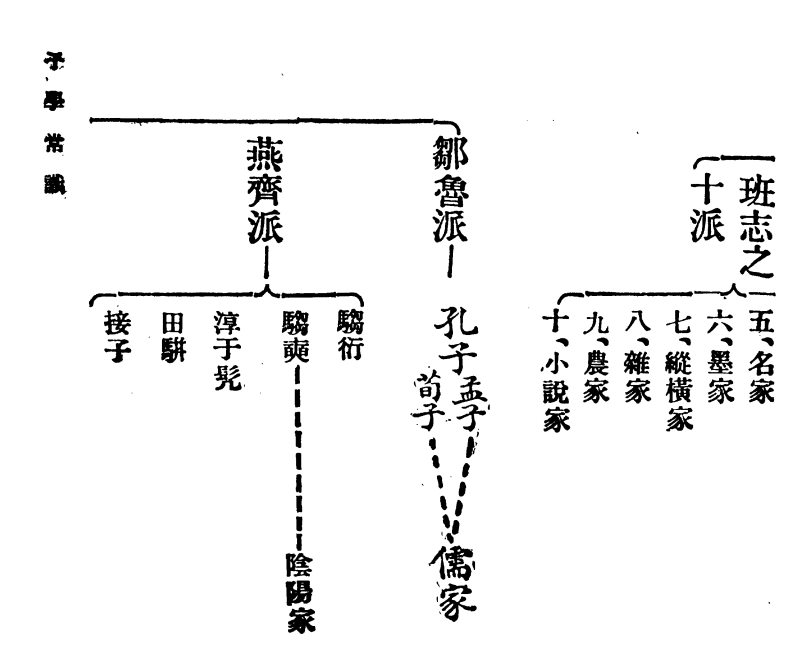
農家雜家之分也· 茲列表於下:

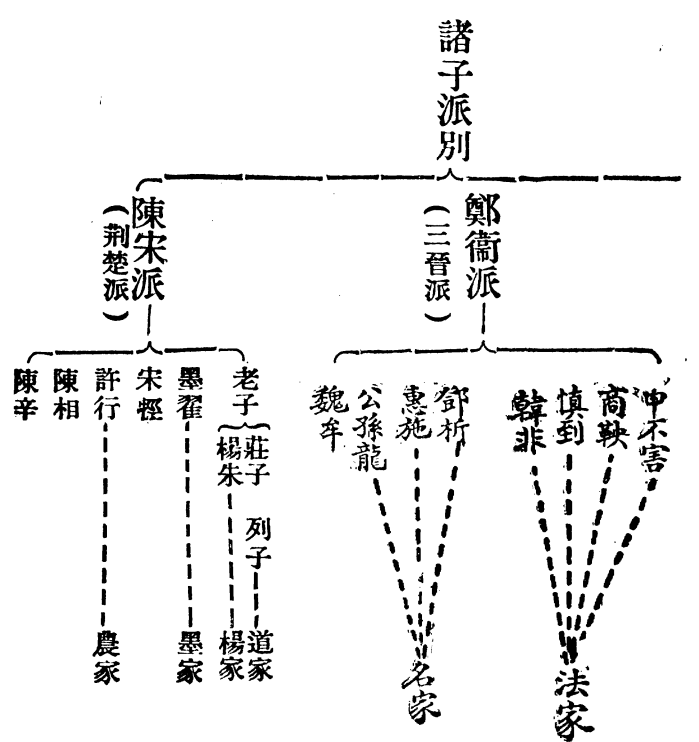
一二、東施野桥 一二、東神史館 一二、東神史館 一二、東神史館 一二、東神史館

常職

子

史記之 六派 莊子之 六派 六、道德家 五、法家 四、名家 二、墨家 四、法家 六、惠施 五、 莊周 二、道家 四、關尹老耼 三、陰陽家 二、儒家 一、儒家 三、彭蒙田駢愼到 一、陰陽家 、宋新尹文 、墨翟禽滑釐





鑑

第 五 節 子學發達之 原 因

子 拘 有 周 一級繁碎 眞 代尙 所 出而删訂六經 , 見 理益遠;故 世守家學 文 , 欲 • , 春秋之時 救時弊 禮樂之盛 , 開異說 不 ,然亦不 敢 , 乃違: 有所變通 , , 過於 之端 雖 世離俗 敢創 周 制已壞 夏殷 , 以 立新說 • 鼓動 春秋之末 • , 求道 經禮三百 ,然學者猶崇尙舊風 人智者 專 一德於禮義之外,然矯枉過直 由古道而修飾之也: ,人心益壞 , , 實自 曲禮 老子 三千 , 不 始 , , 專 也 可 制 攻詩 復 度 • 典章 及戦 老 救 冊獨 書 , 國 ,

時 相 抗 莊 一聽虛 競 , 尚智勇 儒 無之 分爲 辨 八 , , 者各 申韓衒法術之學 墨離爲三:又 造新 說 有述 , 孟 黄帝之道 一輌道 性善 者 , , 有爲 荀 卿論 神農之言 性恶 , 宋 者 鈃 ,

,

•

會

•

以訴

於世

•

於是楊墨之徒

,出與儒者

文騶衍愼到之屬

,亦各有所主

•

兵家論兵

,縱橫家說權謀

,正邪相

混 純 駁並陳 ,然各出卓見,不敢蹈襲前人·學術之發達 ,未有盛於

此時也、茲將其原因述之於下:

一)官守之散 失 古代典籍 ,皆掌於官 ,周官三百六十,易掌於春

官太卜, 書在外史 ,詩領太師 ,不越官司典守·自周衰而 , 禮自宗伯 · 樂有司成 う春 春秋各有日 國

·六藝皆周之舊典,學者所習 亞飯干適楚 ,三飯繚適察 , 四 飯缺適秦,鼓方叔入於河 太師擊適 ,播鼗武

於漢 馬 , 自王章禮樂之官師 、少師 陽擊磬襄入於海 ,放而 ·老子棄史職 不具,逸在草野 而 西出關,重黎失守而 ,始各以其所習聞之道 爲

,傳授 子弟 ·於是講學之風大盛,諸子百家之說蠶起矣

伐, 自諸侯 封建 制之破壞 出 , **彊弱之爭旣起,棄幷之事益烈** 周 自東遷之後 ,封建之制 , 時 , 因 君世主,各務求賢 而瓦 解 禮 樂征

子

蓋得之則 以自輔;或枉駕於陋巷, 可 以爲 雄 ,失之且足以爲吾患也 或擁篲而先驅 ,吸 ·故秦迎孟嘗 收他國之人才而利用之; ,而齊王速復

乃掃蕩廓淸;無思想言論之束縛·而士之欲得志於時者,莫不研精學 其位;商鞅去國 ,而魏遂弱於秦 ;游士之聲價旣重 一於時 , 貴族之階級

問 ,標新立異 , 以 取重於當時 ·於是百家並起,學術大盛矣

國皆妙選人才,以相往來, 來 (三) 社會交通之頻繁 累於復傳 , 移徙居住 當周之盛也,關市有譏 ,苦不自由 如韓宣子聘魯而見易象春秋,吳季札聘上 • 周衰其制遂弛。 ,假道必告,行李往 春秋之時 ,各

國 與士大夫相酬酢;如鄭商弦高 而 知 十五 國風 ,皆其例也 ·而當時通商之業亦 ,能以身救國 ,子貢 漸盛 / 廢著 ,豪商巨 ,鬻財於曹 賈 ,往

魯之間

結

認知連騎

,

以聘享諸侯

>

所至國君

,無不分庭與之抗禮

;

亦足為學術思想進步之媒介・其他縱橫捭闔之士,能奔走游說於各國 陽翟大賈呂不韋,至能召集門客,著呂氏春秋,由此可知商業之盛

者 ,又無不賴於交通之發達,故學術之進,與交通甚有關係也

四)文字之趨簡 我國文字,衍形不衍音,故進化甚難 至於周末

,衍形之字漸多變異·說文序云:「諸侯力政 ,分爲七國 ,言語異聲

, 文字異形,」 由此可知當時各國 ,各因所宜 ,隨言造文 , 以趨簡易

惠施多方,其書五車;夫學者於書籍旣易得 夫文字既簡 , 則書籍漸盛;故墨子載書五車,以游諸侯;莊子亦言 ,則學術自能日臻於發達

矣・

第六節 子與經史集之關係

上古之時,其於典籍 ,無所謂經史子集之分也·及儒者立六經之目

于學常識

丁之稱 老子傳來,而老子道家之祖也;論語孟子,本爲子書,後世以尊孔孟 經史集三者 於先秦諸子之書 , 四部之分 ,無不息息相通 ,別稱爲子,其餘或稱謂史,或稱謂集 ,釐然分割 者也 , \_\_\_ • 夫孔子删訂六經 若顯然有畛域之可別 , 皆 非自 , , 殊 致 有 不 知子 甲乙丙 , 實 與

之故 之篇 亦有子也;若就 , **遂入於**經部中,然孟子十一篇 , 載於呂覽,弟子職之文,採自管子,由 人而論 ,則孔子受業於老耼,莊子受業於田子方,是 ,漢志尙列於儒家中; 此可知子中有 他 經 如月令 , 經 中

儒家受業於道 而 吳起 兵家也,曾子儒家也, 家 , 而 儒家之弟子 是儒家之弟子 ,又可爲道家也;吳起爲曾子之門人 ,又可爲兵家也· 故

大道家者流 志曰:「合其 ,出於史官 要歸 ,亦六經之支與流裔·」此子與經之關係也 ,小說家者流 , 出於稗官 ,則子與史原非 兩涂

春\*\*\* 有周訓十四篇 可 十六篇 知 矣 · 漢志· ;兵權謀有兵春秋 中儒家有周政六篇 一个皆無存 )陰陽家有五曹官制五篇;雜家有呂氏春秋 兰篇 , ,周法九篇 要其 内容,皆 ,河間周制十八篇 可移 入史部 ,故晏子 • 道

部者 ,此子與史之關係也

,今人有入之史部者

,

而

劉向列女傳

",新序,

**說苑,亦有列入史** 

也 之巡茶論 之言 時 也 古 人著書 • , <del>大古之子書</del> 而子書之中 無污謂文集之名也;魏晉以後,始有文集 , 而 彼 而 ,必持之有故 入論 則不能也·惟是文集之中, 類;韓昌 , ,亦皆文也 如荀子有賦篇 ,言之成理 黎 文集 • 然不 , 分禮 禮 中 以文集名者 , , 卓然 如 原道 如昭明文選 , 知{ 可以成一家之言 原性 , 雲} , ,此亦子學衰敗 灣 춢 原毀諸篇 此 ,則採賈誼新書 別卓然| ,箴五賦;是則 ,故秦漢之 ,純然子體 可 之 成 原因 家 中

子

子可爲文,文亦可爲子矣,此子與文集之關係也.

總之經史子集 ,彼此皆息息相通 ,不獨子與經史集有關係而已

# 第二章 歷代子學之大概情形

第一節 周代之子學

春秋戰國之際,學者輩出,各倡一學說,互相辯難攻擊,今約分之,

則爲儒家墨家楊家道家法家名家數類·

用 儒家之祖爲孔子;孔子魯人,名丘,字仲尼,初仕於魯定公哀公,不 ,遂周流四方,其說以仁爲本,論治國平天下,以修身爲先;弟子

賜諸人爲最著·孔子沒,諸弟子散處四方,或仕於諸侯,或教子弟以 三千餘人,最優者七十二人,而顏淵閔損曾參有若卜商冉求仲由端木

傳其道,孔子之孫名伋,受學於曾參著中庸,獨傳孔門之心法,後孟

皆善 訊 軻 亦以孔 受學於伋之徒 , 子 皆 爲 可 標 以爲堯舜 準 ,著孟 • 然謂 子 , 人性皆 至 , 其況 一个稱 恶 爲 尊王 亞 , 不 一賤霸 聖 以禮義矯正之, · 後 , 有荷況者 重 仁義 , , 輕 亦 則 功 不 稱 利 能 , 大 爲善 儒 謂 人 5 其 性 ,

其旨與孟子頗異·

墨家: 亦 喪服 可 之祖爲墨翟 知 • 其盛行於世;奉其學者 節宮室衣服 , 飲食 有 墨子傳世 , 去音 樂 , • 其 其說主 , 議論 時 有禽滑釐胡非子隨巢子 一兼愛 不 無 偏宕 ,崇節儉 , 然當 , 欲 時 **畧葬** 儒 等 墨 儀 並 稱 , 短 ,

楊家 之祖爲楊朱 • 其說 與棄愛派反對 • 蓋謂 人生 如朝 露 > 宜 厚自 蒼 生

• 又 宜 自 重 其身 , 不 ·可損己 以利 人 ,蓋道家之別 派 也

道家之祖爲 老子 • 有道德經: 八十 一章 • 其 說 謂 人之修 身 治 國 • 當 純

于學常識

乎道

,

宜

無爲

•

不

宜用

知力;蓋道先天

地而

生

,

無爲

乃

其自

1然者也

若文子尸子莊 周列禦寇等 ,皆祖述之,均著有書籍 傳 世

法家之祖 為李悝 , • 天 下宜 以法 術 , 不 宜 以

其 說 以正 刑名 爲 本 蓋謂治

仁義 , 悝 一嘗集諸國刑 書 , 著法經六篇 • 申 不 害商鞅傳之 , 皆有著 作

申子今不 傳 韓 非亦爲 法家 ,有韓非子傳世 ·管子一 書 , 雖 託 名管仲

**蓋成於後人,述管仲治國之術** ,雜以陰陽五行之談 ,虚 靜因應之說

, 非盡仲父之眞 ;然其重賞罰 , 任 法而 不任智 ,及富國強兵之策

, 法家多祖尚之·

名家辨 白馬非馬雞二足臧三耳等辯 別苛 細 ,使人: 失其眞慧 ,乃其最得意之處 • 以此著名者為鄧析惠施 公孫龍輩 , 如

鳴當 他若鬼谷子尸佼陳仲彭蒙 時 • 然斯時雖學者輩 出 田駢愼到 , 學說繁興 騶衍騶奭許行之徒 , 而猶未創印書造紙之法 , 亦 各倡 訊 , 皆 以

於 以 个者 革編竹簡 , 則 有孟子荀子鬻子管子老子關 , 以漆 書文字 , 成書 ,故 尹子列子(漢志 傳 後 世者 l,亦甚· 有 列子 少也 八篇 其傳

**鶡冠子孫子商** 君書(亦稱商子)韓非子鄧析子尹文子公孫龍子愼子墨

子尸子尉繚子呂氏春秋吳子等・(俱詳後)

第二節 秦漢三國時之子學

秦幷天下 朔 , 年) 掃蕩無餘・及漢興・ 詔諸子傳說 7 雖 召文學 , 皆 置 大收篇籍 充 博 祕府 士 ,然未久而焚詩書 • 旋 ,廣開獻書之路 丞相趙綰等又奏所舉賢良或治 ,燒百家語 ,迄孝武之世 ,諸子之 申

建元 商 韓 非蘇秦 元 年 成帝之時 張儀之言亂國政 • 使謁 者陳農求遺書於天下, , 請皆罷之 ,由是百家又復罷黜 韶光祿大夫劉 • 向 武 校

經傳諸子詩賦,步兵校尉任宏校兵書,太史令尹咸校術數 , 侍醫 李柱

國校方技 班固漢志因之, ,向卒,子歆繼其業 惟無輯略;計諸子凡百八十九家 ,總羣書而爲七略,諸子略則居第二; , 四千三百二十四篇

, 總爲十家;兵家凡兵書五十三家,七百九十篇 ,圖四十三卷;術說

百 九十家 ,二千五百二十八卷;方技凡三十六家,八百六十八卷

東漢安帝永初中,詔劉珍校定東觀諸子等書,順帝永和元年,又詔

伏

無忌與議郎黃景校定諸子百家藝術

·董卓之亂,

獻帝西

遷

,

圖

書鎌

鄭默始制中經帛,掃地皆盡 • "魏氏代漢 ,采掇遺亡 ,藏 在 秘書中外三 閣 , 魏 祕 書 鳳

• 其第二 則爲乙部;有諸子兵書術數等 ,祕書監荷勖又因中經更著新簿 , 此秦漢三國時之子學情形也 ,分爲四部 , 總 括 羣 書

至當時各家所著之書 ,及掇拾殘缺之稿,茲再分述於下**:** 

買誼新書十卷 漢賈誼譔·

揚子法言十二卷 漢揚雄撰·

太玄經十二 卷 漢揚 雄 撰 法言擬論語 , 太玄經則擬易

新序十卷 漢劉向撰

来月十名 海邊川山 第二十名 海邊川山

說死二十卷 漢劉向撰。

鹽鐵論十卷 漢桓寬撰

潛夫論十 卷 後漢 王符 節信撰 , 符在安和之世 ,耿介不 同 於 俗 , 遂

得 進 • 隱居箸書三十六篇 ,以譏當時 失得 , 不欲彰顯其名 , 故號!

夫

申鑒五卷 漢類川 荷悅仲豫撰 , 獻 帝頗好文學,政在曹氏 篇 , ,恭己而已

中論 悦| 志在獻替 篇 後漢 , 而謀 徐幹偉長撰 無所 用 ,幹鄴下七子之一也· , 乃 作 此 書 五 奏之

孔叢子七卷 **楚孔**鮒撰

老子指歸十二卷 漢嚴遵君平 撰 ,谷神子注 其章句頗與諮本不同

老子略論一 卷 魏王弼撰 ,凡十有八章

淮南子二十一卷 漢劉安撰

風俗通義十卷

漢應劭撰 ,以辨物名號 , 釋時嫌疑、文雖不典,

世服

其洽聞

論衡二十卷 後漢 王充仲任撰

第二節 兩晉南北朝時之子 學

自漢 以後 ,歷代於諸子之書 ·雖間有下詔校定及下詔徵求子書之事 ,

或擯棄於時君 然而子部之書 • ,銷亡於無形之中 則每隨世而銳減 , ,或燬於火,或散於兵, 非一 至可痛惜之事乎?西晉經惠懷 或沒於 水 ,

千九百四十五卷)充遂總沒衆篇之名,但以甲乙爲次 郎 李充 亂 , 京 以荀勖舊簿校之 、華蕩覆 , 渠閤文集 , 其見存者但有三千一 ,靡有孑遺,東晉之初 十 四 卷 亦漸 , , 自 更鳩 爾因循 原有二萬 聚 , 著 > 九 作

所變革 部 凡六萬四千五百八十二卷)元徽元年 • 其後 中朝遺書 , 稍 流 江. 左 ,宋元嘉: ,祕書丞王儉又造目錄 八 年 , 祕 書 監 謝靈運造 . 四

凡 齊永明中 萬五千七百 , 秘書丞王亮等又造四部書目, (凡一萬八千一十卷)梁 四卷 )儉又別撰七志,其第二日諸子志 ,紀 今古諸

初 祕書 ,惜當時研究子書者 監任防又加術數 ,是謂五部 ,往 往接諸子入於神仙 ,阮孝緒又有七錄之分 , 如梁武帝有老子講 , 居子兵於

及釋典諸 經義 記數百 卷 > 簡 文帝有老莊法璧連璧諸 書 , 元 帝

闕子十卷 子 , 學 老子疏四卷 ,然皆不得其眞義 北朝後魏 ,雖 粗 收經

史

,

然未能全具 ,孝文徙都洛邑,借書 於齊 , 暨 爾朱之亂, 則 叉散落人間

• 後 止八千,後稍 齊遷鄴 , 頗 更搜聚 加增,方盈萬卷 ,迄於天統武平 ,當時書籍之殘缺,可以知矣·茲將 , 校寫不 輟 • 後周保定之始 ,

當時人所著之書 ,分述於下

抱朴子八卷 晉葛洪 撰 ٠

金樓子十卷 梁元帝撰 ,繹書十篇 ,論歷古興亡之迹。 箴 戒 ,立言

,

家訓七卷 志怪 ,雜說 , 自 敍 著 書 , 聚書 , 通 日 **一金樓子者,在** 瀋時 自 號 也

, 辨正時俗之謬 • 以訓子孫

北齊顏之推撰

,之推本梁人

,所著凡二十篇

,

述立身治家

之法

劉子五卷

北

齊劉書

孔昭撰

,凡五

十五篇

第四 節 隋唐時之子學

三八

隋 中 分爲三品 文帝統一以後 • 其餘 以實祕書內外之閣;煬帝卽位 , 放 東都觀文殿東西廂構屋以貯之 ,召天下工書之士 ,補續殘缺,爲正副二本 , 祕 閣之書 ,東屋藏 , 限寫 甲乙,西 五 + , 屋藏 澎 副 於宮 本 丙 ,

曆 爲十四類 數 , 而 , 丙 五 行 部諸子 :儒,道 , 醫方 ,合八百 ,是也 ,法,名,墨 唐 五十三部 玄宗開元元年 ,縱橫 ,六千四百三十七卷 辨 , ,農,小說 詔 中書今張說舉能 ,合 , 兵, 天 而 敍之 治易 文 ,

舉送;二 劉 一一一一 |等治子部書;||十年置崇元 十九年,又詔求明道德經及莊 學 ,令習 , 列{ 老莊列文等書 ,文子者;至尊老子爲 , 準 明經 例

,莊者;八年

,又詔祕書館並號修書學士

,草定凹部

,又令毋煚

帝 之丙 , 莊 丁四四 列 文庚桑諸子爲 部 ,蓋承隋之舊也·丙部爲子 眞 人 則 去子學遠矣・當開元盛時 ,其類一十有四: , 分諸 書

家 制 • 以紀 • 四日名家 義教化;二日道家 • 以紀循 名責實 ,以紀清淨無爲;三日法家 • 五日 墨家 ,以紀強本 節 用 , 以 , 六日 紀 刑 縱 法

種 藝; , 以紀辯說詭詐 九日 小說家 ;七日雜家 ,以紀芻辭輿誦 , 以紀 • 十日 兼敍衆說 兵法 ;八曰農家 ,以紀權謀制 ,以紀播 度 • 植

天文 • 以紀星辰象緯;十二 日 層數 ,以紀推步氣朔;十三 一日五行 ,

以紀卜筮占候;十四日醫方, 以紀 藥餌針灸 • 後加新書之目者六千 餘

十三部 • 增子錄共爲十七家 ,書 凡一萬五千六百三十七卷・此隋唐兩朝子學之大概情形也 , 加 藝術類 ,類書類 ,明堂經脉類) 計七 百 形.

茲 將當時時 人所著之書 ,分述於下

無能子三卷 文中子十卷 隋王通門人所撰 ,係集其師之語所成

不著撰人 ,唐光啓三年,天子在襃,寓三輔景氏舍,

成

一十篇 姚 老莊自然之旨

四子治域樞要四卷 唐范乾九集四子謂莊子文子列子亢倉子,其意以

爲黃老之道 , 内 足以修身 ,外足以治國者 ,分爲二十門

元眞子外篇三 卷 唐隱士金華張志和 撰 , 原書十二卷,今纔三卷,非

全書也

伸蒙子三卷

2

唐校書郎長樂林愼思

虔

一件撰

,

兩同書 卷 唐羅隱 撰 採孔老二書 ,著爲內外十篇

天隱子一 man man 卷 唐 不著撰者名氏

玉泉子

唐

者

無名氏

素履子三卷 唐 張 弧 撰

金華子二卷 南唐 劉崇遠撰

于 學 常 鑑

第五節 宋元明時之子學

鄭獻甫書不亡於秦火論 中云:「隋 以後,一束於唐人之正義 ,專注

家;再棄於宋人之講義 ,盡廢百家;而漢魏之古書 ,隋唐之舊本

是日涇月沒而盡亡矣・」 由此可知諸子之學 ,至宋時而益衰矣。然宋

太祖自削平諸國以後 ,收其圖籍 ,又下詔遣使購求散亡 ,眞宗景德二

华 , 又幸龍閣觀書,時子書有八千四百八十九卷,四年,又召輔臣登

太清樓觀新寫四部書 ,子庫則爲八千五百七十二卷·仁宗景祐元 年 ,

命張觀 李淑 ,宋郊等,編四庫書,二年上經史,明年上子集,計萬

一千三百六卷 ,做開元四部 · 錄爲崇文總目 ,書凡三萬六百六十九卷

其子類仍分爲十七類·然呂公著於元祐元年,請令禁主司不得出題

老莊書,舉子不得以韓申佛書爲學,宜乎當時多詆斥子書 ,目爲異端

糧族 邪 說 ,素不識 • 東其書而不觀焉 中 原之文化 • 南遷 , 徒於其燦然者慕之追之而 以後 ,軍族之事 ,日 不暇給;元本蒙 已 • 明太祖定元

都 以 惟 其所欲 後 , 收 圖籍致之南京 , 勿與之較 , 正 ,復詔: 德 萬 曆 求 四方遺書 中 , 疊 加 仏数 ,永樂之時 , 號稱詳博 , 復 遣 (當時焦 使訪 求

兹 • 修 非 表章六經 國 史 , 輯經籍志號稱詳博) ,上疏達數千言 然李廷機以子書盛行 • 以翰院 • 講官 目為 異端 , 而 害教 排斥

子學 • 其道 詩 日 求嚴禁 衰 • 卽有著書者 ,宜子學之響沈景絕於後世也· , 亦類皆鈔胥是務 , 剿襲相因 總之子學自唐宋 • **戛然列名子** 以 後

部之中,蓋子書體例不明之故也·

東 何博士備論 坡 博士備論一 廣成子解一 卷 卷 宋何去非撰 宋蘇軾 取莊子 ,兵家言也 中 黄 帝問道於廣成子

章爲之解

于學常識

李忠定政輔 本末一 卷 宋 李綱 撰 ,亦兵家言也

警問子二卷 宋黃晞撰・

懶眞子五卷 宋馬永卿撰:

郁離子二卷 明劉基撰·

空间子一卷 明李夢陽撰・

海沂子五卷 明王文祿撰:

胎息經一卷 明王文祿撰·

至游子二卷 明撰者無名氏·

海樵子一卷 明王崇慶撰・

第六節 清代之子學

清代右文·碩學之士輩出 ,於數千 年前殘缺之子書 , 加 以考訂掇

輯

,

時 蔚 然 , 詮 叫 觀 次 四庫之 , 諸 子一 書 線之微緒 , 立 藏 書 閣 , 賴 於江浙等處 以 不 墜 , 厥 , 功 由 可謂偉 是 海 内 矣 向 風 • 康 • 熙乾隆· 文輩 之

• 兹 次 法家 就皇 皇朝文獻通 . 3 文獻通 **次**雜家 考所 • 次 小說 分子 部 , , 述之於 農家譜錄 …子部 y 次天 凡 文推算 分十 八 門 五 行 , 首 占 筮 儒 形

藏 紛 法 亂 , , 次兵家醫家 惟 , 多 取 其 閼 有資 馬 未詳 掌故 , 次 , 類書 者錄 於 術數 之 , 次 方技二類 • 雑藝 惜 乎其 , 於淵 其於道家釋氏 • 則 源 叉 與諸子相 派 別之 所 神 在 混 仙 , • , 是 則 姓 以 氏 以 名字 識 别 者 有 憾 之 專

焉 • 至有 清 代之著作 , 雖 彬 彬 可 觀 • 然大 都 強 附 子 類 , 實 則 文 集 而

, 其能 得子書之眞者 , 則 烈性唐子潛書 , 及賀氏激書諸種 而 , 此 外

則寥寥不可多得也・

衡書三卷 唐大陶鑄采撰·

潛書四卷 唐甄撰,甄字鑄萬· 達州人·

蔣說二卷 蔣起撰·

庸行篇八卷 牟允中撰 ,允中字叔庸 , 天津衞 人

子苑一百卷 不著撰人名氏 , 書 中雜摭諸子 ,分人倫 ,性行 學 業

7

政事,人事五門·

諸子平議二十五卷 俞曲園撰·

激書無卷數五十七篇 貿胎孫撰·

第三章 諸子之學說

第一節 儒家之學說

荷子

荷 **卿趙人,時四方學者** ,咸集於稷下 騶忌孟軻騶祈淳于髡愼到環淵

四六

接 荷 卿 子 最 田 駢騶奭等先後來遊;荀卿年五 爲 老 師 • 齊』 倘 修 列大 大夫之缺 , 十 而 荷 , 始 卿 三為祭 來遊學於齊· 酒 焉 • 齊人 齊 襄 或 讒 荀

塗大 陵 卿门 是 推 , • 李斯 荷 道 儒 墨道德· 卿 , 乃適 嘗爲弟子 而 營於巫祝 之行 楚 , 事 而 , 興壤 已 春 • 信 申 而 相 君 • 序 秦 以 • 爲 列著數萬言而 • 尚 鄙 蘭 陵 儒 卿 嫉濁 令 小拘 • 世之 申 如莊周等 卒 君 政 死 • 卒後 , • 亡 而 , 又滑稽 荷 國 , 葬 卿 亂 蘭 君 廢 陵 亂 相 , 因 屬 俗 • 家 其 , • 於 , 生 闌

其書首勸學 卒年月說 者 不 , 終堯問 同 , 大 抵在孟子之後 > 蓋仿論語體也 ·其門人有韓非李斯均長 · 今略述其學說如左 公於法術

### (一) 性惡論

荷 者偽也・今人之性 子主性 悪之説 ۶. 與孟 , 生而有好利焉 子言性善適 相 ·順是故爭奪生 反 • 其言曰:「 而辭讓亡焉 人之性 恶 • , 生 其 而 善

子

學

鑑

善者偽 險而 爭奪 化 出 此 正 而 有 今人之性 之 於辭 觀之 疾 師 不 順是故淫 正 恶焉 法 , ,合於 不 以 積文學道禮義者爲君子 正 也 讓 , , 然則人之性惡明矣 擾 悖 恶 , , ,順是故殘賊生而忠信亡焉;生而 • 合於 化 亂 無禮 故 亂生而禮義文理亡焉; 犯分亂理而歸於暴 , 栒 人之情性而導之也; 必將待師 而 文 不 義 木必將待檃括 治 則悖亂而 理 ;是以爲之起禮義 , 而 法 然後正 歸於治;用 不治 ,其善者僞也 , 烝矯然後直 ·故必將有師法之化 縱性情安恣睢而違禮義 • , 然則從 使皆 古者 得 禮義 此 觀之 聖王 出 , 制 人之性 然後 於 ,鈍金必將待礱厲然後利 」蓋荀子所謂僞者 法度 治 有耳目之欲 , ,以人之性惡 然則人之性 治;今人 ,合於道 , • 以矯飾· ,禮義之道,然 順人之情 無師 者也・今之人 者爲小人;用 , 一悪明矣 有 人之情性 , 以 好聲 法 , 為 ,卽人 必 , 偏 則 出 , 險 後 其 而 於 偏

目明而 其 用 目 之分者也·凡性者,天之就也,不可學,不可事;禮義者,聖人之所 ;可學而能可事 生也,人之所學而能 人之學者其性善 目可 資 此觀之,然則人之性惡明矣·所謂性善者 , 可 而利之也 , 以聽之聰不離耳;故曰目明而耳聰也・今人之性,飢而欲飽 若是則過矣 以見 耳聰,不可學明矣·孟子曰:今人之性善 ·人爲者 , 耳可以聽 ·使夫資朴之於美,心意之於善;若夫可以見之明 ,而成之在人者,謂之僞・是性僞之分也・今人之性 ,非自然者也·故其非孟子之性善說曰:「孟子曰: 日 ・今人之性 ,所事 ,是不然!是不及知人之性 ·夫可以見之明不離目 而成者也·不可學不可事而在人者謂之性 ,生而離其朴, ,不離其朴而美之,不離 離 ,可 其資 ,將皆失喪其性 ,而不察乎人之性偽 以聽之聰不離 ,必失而 喪之; 不離 故 耳 也 1

于事常識

寒而 將有所讓也;勞而 欲煖 ,勞而欲休,此之人情性也·今人飢,見長而不敢先食者 不敢求息者 ,將有所代也·夫子之讓乎父,弟之讓 ļ

性矣;用此觀之,然則人之性惡明矣,其善者僞也.」又曰:「生之 然而孝子之道 乎兄,子之代乎父,弟之代乎兄,此二行者,皆反於性而悖於情也 ,禮義之文理也;故順情性則不辭讓矣 , 辭讓 則悖 於情

之動 所以然者 性之好惡喜怒哀樂,謂之情 ,謂之僞 ,謂之性 ·慮積焉 · 性之和所生 ,能習焉 ·情然而心爲之擇,謂之慮·心慮而能 , 而 ,精合感應 後成 謂 ,不事而自 人偽・」又曰:「 然 ,謂之性 問者 爲

日:人之性惡 故生於人之性也 ,則禮義 ·故陶人埏埴而爲器;然則器生於工人之僞 惡生?應之曰:凡禮義者 ,皆生於聖人之僞 非非 故 •

一於人之性也·故工人斲木而爲器;然則器生於工人之僞

,非故生於

五〇

人之性 , 是 生 也·聖人積思慮習僞 於 平 人之僞 , 非故 生 於 , 故 人之性 以生禮義 也 而起法度 又曰:「 • 夫聖人之於禮 然則禮義法 度

也 , 譬亦 陶 城而生之也 然 則禮義積僞者,豈人之本性也哉?凡人之

性 者; 堯舜之與桀跖 也 , 其性 也 • 君子之與 小人人, 其性 也 · 今將

以禮義積僞爲人之性耶?然則曷貴有堯禹 ,曷貴君子矣哉?凡所貴堯

禹 君子 者 > 能 化性 , 能 起偽 偽偽 起而 生禮 義 • 然則 聖人之於禮 義 積

偽也, 亦 陶 **拠而生之也** • 由 此 可知荀子性惡之說 ,乃反對崇 拜天 然

人為也 • 而 主 張 , 而 人 非詐偽也 爲 ; 惟後 人以僞字 , 此則學者所不可不知也· 訓作眞偽之偽 ,不知荀子之所謂 僞 者

#### 二)禮論

**荷子以人性為** 恶 , 故 以禮爲聖人所作爲 , 與孟子言仁義禮智爲固有者

得 不 同 , 則 禮論篇論禮之起原曰:「禮起於何也?曰人生而有欲;欲 不能無求 ه و. و 求而 無度量分界 , 則 不 能 不 爭 • 爭 則 亂 , 亂 則 窮 而 不

先王 惡其亂也,故制禮義以分之;以養人之欲,給人之求 , 使欲必不

窮 乎 物 • 物 必不 屈於欲; 兩 者相待而長 , 是禮之所起 也 • 蓋 荷 以

欲爲惡之原 • 本卽利己心之所發 ·故聖人制禮義 , 以節 之 荷子又以

類之本也 禮 爲立教之本 君師者 • 其言曰:「 ,治之本也 禮有三本:天 無天 地 悪 地者 生 , 無先 ,生之本也 祖 恶 出 • • 先 無 君 祖 者 師 ,

禮之三本也·」此荀子論禮之學說也 治 ,三者偏亡焉無安人;故禮上 事天 , 下 事 地 , 尊先祖而隆君師 , 是

#### (三) 樂論

**尚子有樂論篇** , 盖因墨翟非樂而作也· 其言曰:「樂者 , 樂也 2

聲足以 莫不 以感動 之所 道 內 而 行而 者也;足以率一道 叉曰 不 , ,父子兄弟同聽之,則莫不和親;鄕里族長之中,長 聲音 必不 和 爲 志清 順 :「故樂在宗廟 樂而不流 道 人之善心 免也 動靜性術之變 , • 5 禮修 則 故 · 故 樂者 不 而行成 能 , , 使夫 無亂 ,足 使其文足以辨 人不能無樂 , 審 之中 邪汙 以治萬變 ・盡是矣・故人不能不樂,樂則不能 • • 先王 耳 以定和者 之氣 目 , 聰 惡其亂也 君臣上下同聽之, ,樂則必發於聲音 而 明 無無 ,是先王立樂之術也· 」又曰 也 不 7 認 血 由得接焉 , 比 氣 , , 故 使其曲直繁省 物 和 以飾節 制雅頌之聲以道之, 平 ,是先王立樂之方也 • 則莫不 移 形 者也 風 易俗 於動 廉肉節 少同聽之,則 和 ,合奏以成文 育; 敬; ,天 無形;形 下背寧 閨 奏 而 門之 使 , 足 樂 其

于學常識

英善於樂・

叉曰:

「樂者樂也,君子樂得其道

,小人樂得

孤四

以道 也 , 金 制 石 樂 総竹者 ,則樂而不亂;以欲忘道,則惑而不樂· ,所以導樂也 ,樂行於民郷方矣 • 故樂者 故樂者 ,所 • 治人之盛 以導樂

#### 四 教育學說

者也・」

此荀子論樂之大概情形也

積善而 可化 • 學說趨向積善一 孟子言性善,故其教育學說偏重自得一方面;荀子言性惡 并一 也 全盡 而 , 情也 不二 • 謂 , 者 之聖人 方面 所 ,非吾所有也 以成積也 • 其儒效篇日: ,彼求之而 ·習俗移志 , 然而 後得 可爲 「性也者 ,爲之而後成 ,安久移質 也 • 注 ,吾所不能 錯習 • 俗 ……涂之人百姓 ,積之而 , 所 爲 ,故其教育 以化 也 後高 , 性 然 排 而

爲工匠

,積反貨而爲商賈

,積禮義而爲君子·工匠之子莫不繼

事

而

盡之而後

聖

·故聖人也者人之所積也

,人積耨耕而 爲農夫

•

積

野削

而

2

都國之民安習其服 居楚而楚 ,居越而越 , 居夏而夏,是非天性 也

1

育學說 在 其勸學篇曰:「君子之學也,入乎耳 齊言行,不失毫釐 積靡使然也・」又勸學篇曰: 之而已矣。行之,明也;明之爲聖人·聖人也者,本仁義 不若聞之 耳之間 不舍 端 而言 , ,鐭而舍之,朽木不析;鐭而 以爲學問須變化氣質 ,聞之不若見之,見之不若知之,知之不若行之・ , , 蝡而動 則四寸耳,曷足以美七尺之軀哉?」又儒效篇曰:「不聞 , \_\_\_ ,無它道焉,已乎行之矣·」此蓋茍子知行合一之 可以爲法則 ·增益身心;不能如此,不足爲學· 「騏驥 ·小人之學也,入乎耳 不含 ,著乎耳 一躍 ·不能干步 ,金石可鏤 ,布 乎四體 • \_\_\_ ,駑馬十駕 , 出 又荷子之教 ,當是非 ,形乎動 學至於行 平 口 , 功 故

説 也・

常識

·子

第二節 道家之學說

〔甲〕 老子

老子者,楚苦縣厲鄕曲仁里人也,姓李氏,名耳,字伯陽 ,諡曰耶

周守藏室之史也,老子修道德 ,其學以自隱無名爲務·居周久之,見

周之衰,乃遂去至關,關令尹喜曰:「子將隱矣,彊爲我著書・」於 **德經凡八十一章,今將其學說分述於下:** 是老子迺著書上下篇,言道德之意五千餘言而去,莫知其所終·

#### (一) 宇宙論

老子之宇宙論 曰:「天地不仁以萬物爲芻狗 ,卽打破古來天人同類之說,開自然哲學之基礎,其言 ·」其意蓋卽言天地不與人同性也·故

於天地萬物之外,別立一「道」字,以爲「道」乃先天地,獨生獨立

五六

**寂兮寥兮,獨** 不受治於何物 立而不改,周行而不殆,可以爲天下母 ,惟法自然而已·其言曰:「有物混成,先天 ,吾不知其名 地生 **)** .

字之日道,強爲之名曰大·
」

其論道之作用也,則曰:「大道氾兮,其可左右 • 萬物恃之而生而 不

辭 ,功成不名有,衣養萬物而不爲主·」又曰:「道常無爲而無不爲

•

其言道之形狀也,則曰:「道冲而用之或不盈,淵兮似萬物之宗;挫

其銳 ,解 其紛 ,和其光, 同其塵 ,湛兮似若存,吾不知誰之子,象帝

之先・」

總之老子言道之本體 ,無始無終 , 無形無狀 , 無聲無臭 , 獨立萬古

故其言曰:「道生一,一生二,二生三,三生萬物;萬物覔陰而抱陽

• 神 氣 以爲和 • 由此可知老子之宇宙論乃特一元論 也 ,故以宇宙萬

物 背皆 由道之一元而生 ,而受治於道;其終則復歸於道也

# (一) 政治論

缺缺 古之善爲道者 治國國之賊,不以智治國國之福·」又曰:「絕聖棄智,民利百倍; 感上之理想 靜而無為也・」又曰:「我無為而民自化,我好靜而民自正, 而 殺伐,莫可挽救 老子之政治學說 民自富 」其意蓋欲歸眞返樸 ,我無欲而民自朴 ,而非實際上之理想也・其言曰:「與其動而滋粉 非 ,是 ,是極端放任無爲 以明民 以欲令天下之政 將 ,返乎伏羲神農時代之政體也,故曰 • 以愚民;民之難 其政悶悶 , 蓋身當周末衰亂之世,日事戰爭 **,歸於太古之域,蓋完全偏於情** ,其民剪剪 治 , 以其智 ;其政察察 多; 故 , 我 , 其民 以智 無 不 事 若

絕仁棄義 ,民復孝慈;絕巧棄利 ,盜賊無有!」蓋皆返於敦樸無爲之

意也・

其論國家政治,主張極端放任・如曰:「治國若烹小鮮・」 又曰:一

治令滋彰 、盜賊多有 ·」又曰:「太上,下知有之·其次, 親 而 譽之

其次 ,畏之·其次,侮之·信不足,焉有不信·猶兮其貴言,功成

事遂,百姓皆謂我自然·一

其對於當時政治之批評,則曰:「民之饑,以其上食稅之多,是以饑

是以輕死・」 民之難治 , 叉曰:「民不畏死 以其上之有爲 ,是以難治 ,奈何以死懼之?若使民常畏死 ·民之輕死,以其求生之厚 而

爲奇者 ,我得執而殺之,孰敢?」 又曰:「天之道損有餘而補不足

人之道則不然:損不足以奉有餘 · 」又曰:「天下多忌諱 , 而民瀰貧

民 多利 器 , 國家滋昏;人多伎巧,奇物滋起;法令滋彰 ,盜賊多有

其議論 可謂激烈矣

聲相聞 結 重 其 繩 死 理想中之國家,則曰:「小國寡民,使有什佰人之器而不用, 而用之,甘其食,美其服 而不遠徙;雖有舟楫 ,民至老死不相往來 7 無所乘之;雖有甲兵 安其民,樂其俗·鄰國相望 此卽老子理想中至治之國也 ,無所陳之; , 雞狗之 使民復 使民

有道 有 老子之戰爭論以兵為不得已而用,其要仍歸於止兵.其言曰:「天下 凶年 , 不 , 卻走 以兵強天下,其事好還・師之所處,荆 故善者果而已矣,不敢 馬以糞;天下無道 戦爭論 ,戎 以取強焉 馬生於郊・」又曰:「 • 天道好生惡殺 棘生焉;大軍之後 以道佐· 故以兵強 人主 , 必

嘗成 舉 開釁 大於 所處 意 客 天下而 兵者 弟 兵相 於 **禍莫大於輕敵** • 以伐人 輕敵 列 戰 不 人亦 , 荆 , 加而哀 克敵 爭 敢進
す
而
退
尺 好戰爭者 • 攘 放性馬 殺 , 其子弟 臂 無意於戰爭 輕敵幾喪吾寶 , 而 者常勝焉 唯不得已而後應敵者也·故寧退尺而不敢進寸,是謂 而 已 人之命 如未嘗攘臂 • ·終必不得其死·殺人之父,人亦殺其父;殺人之子 , 不 , 而屠戮愈慘 所謂 多殺 ,是謂行無行·攘 ・」又曰:「善爲士者不武 , 雖戰猶三 其事 也 輕敵人之命 ·故抗 ,臨敵 好還 ,大傷天和 兵相 又曰:「用 不 戰 而 ·殺氣一 也 如未嘗臨 加 , 則 無臂 姚 好 哀者勝矣 , 殺 殺 兵有言 則 動 , 敵 扔無敵 而 猶 凶年臻至也 • 喪我仁 ,執 不 妖 殺 ,善戰者不怒 • 珍隨之· • 凡用 兵而 也 吾 , 慈之寶 執 不 敢為主 成 兵不 無兵 如未嘗執 • ; 所謂: 列 然則 可自 而 , , ,善善 是 漏 師之 而 善 如 兵 以 未 無 我 莫 用

勝敵者不爭,善用人者為下,是謂不爭之德,是謂用人之力,是謂配 天古之極.凡兵卒之帥,不尙先,不凌人,將士之善習戰陣者 ,猶不

為人下;善為人下,則衆皆為吾用,其力至強大,所以謂之不爭之德 競不怒,以制敵取勝;王者之制勝於天下亦然·故能用天下者 一,在善

惡之,故有道者不處.」又曰:「殺人之衆,以悲哀泣之,戰勝以喪 ,可配天之道,而古之極則也・」文曰:「夫佳兵者不祥之器,物或

醴處之,兵器所以殺人,故爲不祥之器,而天地鬼神之所**憎也**·有道 者戰勝而止,不務殺人,是以重之以悲哀,處之以喪禮·」此老子對

於戰爭之大旨.思以不爭之德,以救當時之亂世也

# (四)修養論

老子之修養論 ,在一無字·其言曰:「吾所以有大患者,爲吾有身,

輕死 夫何故?以其生生之厚 樸 其言曰:「為學日益,爲道日損;損之又損·以至於無爲·」又曰: 及吾無身,吾有何患·」又曰:「人民之生,動之死地,亦十有三· 自高乎?寧爲谷而待衆流之來歸乎?」又曰:天下之至柔,馳騁天下 其白,守其墨,爲天下式;爲天下式,常德不忒,復歸無極·知其榮 「知其雄,守其雌,爲天下谿;爲天下谿,常德不離 曰:「含徳之厚,比於赤子・蜂蠆虺蛇不鳌,猛獸不據,攫鳥不搏 **一又以爲人智若大進,則必反於玄道,故世間一切皆當馴致於無爲** ,守其辱,爲天下谷;爲天下谷,常德乃足,德歸於樸·今將爲山以 ,卽天人合一之說也·老子主任自然;又嘗以嬰兒喩至誠無欲之狀 ·夫唯無以身爲者,是賢於貴生·」其意蓋厭惡紛濁,思反於淳 · 」又曰:「民之輕死,以其求生之厚 ,復歸嬰兄· 是 以 知

乙至剛,無有入無間·吾是以知無爲之有益·」又曰:「聖人處無爲

之事,行不言之敎,萬物作焉而不辭,生而不有,爲而不恃,功成而

弗居·夫唯不居,是以不去· 」總之修養論,以去動就靜,去語就默

,去顯就隱,去羣就獨,不逐逐於社會,而以到達玄道爲究極· 蓋以

本身與宇宙之本體合一, 無我無心 ,清虛無爲 ,其修養之法 ,率在精

神之中・後世神仙家祖述其説 ,致有燒丹導引種種之術,則失老子修

# 養之本意矣·

#### (五) 道德論

婦等五倫之教,老子所罕言也·此老子與孔子之所以異也·其言曰: 老子道德論,重虛無而尙退默,其說大抵爲一人之道德,君臣父子夫

大道廢有仁義 ,慧智出有詐偽,六親不和有孝慈,國家昏亂有忠臣

萬 , 善 物 者道也,惡者非道也·其以水喻上善曰:「上善若水,水善利 於是乎生 其言與孔子之說大有逕庭也·蓋老子以虛靜無爲爲宇宙之大道 ,人性於是乎成 ;人能虛靜無為 ,則爲善;反之則 爲 物

而

不爭

,處衆

人之所恶

,故幾於道

· 夫

水性謙讓卑下柔和

,

與萬

物

以

**儉且廣** 利 言曰:「我有三寶 慈故能勇 , 不伐其功 ,後且先 ,儉故能 ,不索其報 ,死矣 ,寶而持之;一日慈 廣 ・夫 , 不 ・」又以慈 慈以戰則勝,以守則固 敢爲天下先 , 儉 , ,二曰儉 故能成器長・今舍慈且 ,後三者爲人生之三寶 ,三日不敢爲天下先 ,天將救之 , 以慈 勇 ,

柔恶 衞之 萬物草木之生也柔脆 剛 • 以虚 老子又喜淳樸 心弱志爲貴 ,其死也枯槁;故堅強者,死之徒;柔弱者 ,故曰:「 ,其言曰:「人之生也柔弱 見素抱樸,少私寡欲 , 其死 也堅強 又老子喜 , 生 •

于學常識

也 能為百谷王·是以欲上民必以言下之,故先民必以身後之·」又曰: 又恶盈好謙·其言曰:「江海所以能爲百谷王者,以其善下之故,故 必厚亡,知足不辱,知止不殆,可以長久・」又曰:「知足者富・」 昝莫大於欲得·故知足之足,常足矣·」又曰:「甚愛必大費 之不道,不道早已,一又曰:「牝常以靜勝牡,以靜爲下,」又曰: 义曰:「聖人欲不欲,不貴難得之貨·」 此皆言知足之爲貴也·老子 之徒·是以兵強則不勝,木強則拱·強大處下,柔弱處上·」又曰; 「見小曰明,守弱曰強・」又老子知足之說曰:「禍莫大於不知足, 「強梁者不得其死・」又曰:「弱者道之用・「又曰:物壯則老 和其光,同其塵・」又曰:「聖人被褐懷玉・」此皆惡盈好謙之說 老子又戒多言·其言曰:「多言數窮,不如守中·一又曰:「輕 ,多藏

諾必寡信 ,多易必多難·」 其論恩紀報復曰:「報怨以德·」蓋愛思

之情既忘,雖報怨 以德 ,亦無所不可焉 ·此老子道德論之大概也

#### 2 楊朱

楊朱衞人,或云字子居,曾學於老子·或云後於墨子,莫能詳也 承道家之學而稍變者,其遺書不傳,惟見於列子莊子孟子韓非所稱而 ・要

# 己・今述其學說如下

#### 爲我學說

旨而出也·其言曰:「有生之最靈者 楊朱之爲我學說 資物以為養性,任智而不恃力·故智之所貴 衞 , 肌膚不足以自捍禦 ,本於老子·其利己快樂主義,蓋自老子清靜無爲之 ,趨走不足以逃利害,無毛羽以禦寒暑,必將 ,人也·人者,爪牙不足以供守 ,存我爲貴;力之所賤 2

侵 物爲賤・」 此楊子爲我主義之根本觀念也·但楊子爲我主義,非損

人 以利己也 ·其言曰:「古之人損一毫利天下 ,不與也·悉天下奉一

我主義 身 ,不取也.人人不損一毫,人人不利天下,天下治矣 ,一面貴存我,一 面叉賤侵物;一面說損一毫利天下不與也 • 故楊朱之

面叉說悉天下奉一身不取也,其意蓋欲人人不損一毫,人人不利天

下也・此楊朱爲我學說之大概也・

### (二) 人生觀

鬼思人 休息,爲四事故:一爲壽 楊朱主為我,故其人生觀抱樂生與逸身主義・其言曰:「生民之不得 ,畏威畏刑,此之謂遁人也·可殺可活 ,二爲名 ,三爲位 , 四爲貨 ,制命在外;不逆命 ·有此四者 , 畏

何羨壽?不矜貴,何羨名?不要勢,何羨位?不貪富 ,何羨貨?此之

謂 , 人不衣食 何 順民也・ 求 於外;有 天下 ,君臣道息 無對 此而求外者 • 制命 ・」叉日 在內 • 無厭之性 :「豐屋美服 • 故語有之日 , 無厭之性 ,人不婚宦 , 厚味姣 , 陰陽之蠹 色, , 情欲 有 也 此 失半 四 忠 者

樂, 忠 同 不足以安君 , 所 也 古之道也 , 而 同 而惟冀死後之名・乃發齊生死之論・其言曰:「萬物所異者生也 • 者死 雖 忠名滅焉;利物不由於義 然 也 ,適足 ·」此楊朱樂生逸身之說也 ,賢愚貴賤 • 生則有賢愚貴賤 以危身 ,非所能也; ;義不足 ,而義名絕焉;君臣皆安,物我 ,是所異也;死則有臭腐消滅 以利物 臭腐 ・楊子又以世人不 消滅 ,適足以害身;安上 亦 非所能 也 知盡生前 故 ,是所 不 生非 兼 由 之 利 於

于學常識

萬物齊生齊死,

齊賢齊愚

,齊貴齊賤

,十年亦死

百百

年亦死,仁

所生

,

死

非所死

,

賢

非所賢

,

愚非所思

愚

,貴非所貴

,

賤非所賤;

然而

之是非 所弭 當身之娛,非所去也·故不爲名所勸,從性而游,不逆萬物所好, 矣 百 太古之人 华矣;量十數年之中,逌然而自得,亡介焉之慮者,亦亡一時之中爾 遑遑爾競一時之虛譽,規死後之餘榮;偶偶爾慎耳目之觀聽 可常厭足,聲色不可常翫聞;乃復為刑賞之所禁勸,名法之所進退; 則人之生也,奚爲哉?奚樂哉?爲美厚爾!爲聲色爾 年者,千無一焉·設有一者,孩抱以建昏老,幾居其半矣;夜眠之 , , 孰 凶愚亦死;生则筦舜,死則腐骨;生則桀紂,死則腐骨;腐骨一 ,晝覺之所遺,又幾居其半矣;痛疾哀苦,亡失憂懼 知其 ,徒失當年之至樂,不能自肆於一時,重 ,知生之暫來 異 ,且當趣生 ,知死之暫往 ,奚遑死後・」又曰:「百年壽之大齊 ,故從心而動 囚纍梏 ,不違自然所好 ,何 !而美厚復不 ,又幾居其 以異哉 ,惜身意 得 死 ?

·一由此可知楊朱之人生觀,乃極端之悲觀厭世派·惟其能從心而動 後之名,非所取也·故不為刑所及,名譽先後,年命多少,非所量也 ,任性而游 ,故能不求久生不死,亦不求速死;以盡其樂生逸身之主

張也・

(丙) 莊子

衣以文黼,以入太廟,當是之時,雖欲爲孤豚,豈可得乎?子亟去 率寓言詆跐孔子之徒,其言洸洋自恣以適已,故自王公大人不能器之 莊子者,宋國蒙人也,名周,周曾爲蒙漆園吏,與梁惠王齊宣王同時 ·楚威王聞莊周賢,使使厚幣迎之,許以爲相,莊周笑謂楚使者曰: ,其學無所不闚,然其要本歸於老子之言·故其著書十餘萬言,大抵 「千金重利也,卿相尊位也,子獨不見郊祭之犧牛乎?養食之數歲 7 ,

吾志焉 無汚我 · 我寧游戲汚瀆之中自快,無爲有國者所羈 ·」漢志莊子五十三篇 ,晉郭象删定爲三十三篇·或云內篇七 ,終身不 仕, 以快

## (一) 宇宙觀

篇

,真莊子作·餘則其徒所附益也·茲述其學說於下:

不爲 生天生地・在太極之先而不爲高 受 莊子之宇宙觀,爲持一元論,以道爲天地萬物之本體,其所發現,卽 天地萬物也・故大宗師曰: 7,可得7 久,長於上古而不爲老·」 而不可見,自本自根,未有天地,自古以固存 「夫道有情有信 此莊子以道爲無始無終,永存而無際 ,在六極之下而不爲深 ,無爲無形 • ;可傳而 , 先 神 鬼神 天 地 生 不可 帝 而 •

# (二) 出世主義

所偽譔 之也 言爲 莊子之學說 之・以 無 物 何 • 上 深 上 也 適 形 與 閎 與 廣 • • , , 謬悠之 變化 以天 萬 造 其 造 而 • 然議 物者游 物 理 物 椇 獨 者游 無常 下 畢 , 抱 不 與 , 爲 說 其 論 竭 羅 天 於宗 沈濁 出世主義 簡切精當 ;死與生歟 地 • • ,其來不 • • 莫足 荒唐之言 精 而 而 下興 不可 也 下 神 與 以歸 往 • 典莊 外死生 外死 蜕 來 , 可 謂 故 頗足以見莊子學說之大槪也 ,芒乎 • • , • 調 生無 而 語 其雖與世俗相處 古之道術有 無端崖之辭 天 一無終始 地 適 不 , 終始者 以巵言為 並 昧乎 而 敖倪於萬物 歟 上 者 • , 在 爲 爲友 未之盡 神 ,時 於是者 曼衍 明往 友 ・雖 恣縱 • • , • 其天下篇 卻 者 其 歟 然 不譴是非 , 獨 以 於 而 • • • • 芒乎 與天 重 莊 其 本 不 是篇 (應於) 言 儻 也 周 何之· 地精 以與 爲 聞 , 云 , 弘 其 雖 化 不 世俗 神 為後 以觭 大 風 而 , 寂 往 以 忽 解 而 而 處 漠 來 於 寓 悅 乎 辟 見

于 學 ,

,

#### (三) 人生観

一文齊物論曰:「予惡呼知悅生之<u>非悪耶?予</u>惡乎知惡死之非弱 觀也·大宗師曰:「古之眞人;不知悅生,不知惡死;其出不訢,其 莊子之人生觀,以死生不過自然之化,如晝夜夢覺,蓋亦厭世之人生 不知其夢也;夢之中又占其夢焉·覺而後知其夢也,且有大覺而後知 其始之蘄生乎?夢飲酒者且而哭泣,夢哭泣者且而田獵;方其夢也 入不距;翛然而往,翛然而來而已矣·不忘其所始,不求其所終,愛 其主於王所,與王同筐床食芻象而後悔其泣也·予惡乎知夫死者不悔 而喜之,忘而復之;是之謂不以心搰道,不以人助天,是之謂眞人・ 不知歸者耶?麗之姬艾封人之子也,晉國之始得之也,涕泣沾襟;及 喪而 ,

此其大夢也;而愚者自以爲覺,竊竊然知之,君乎牧乎固哉!」又以

我以老 胡蝶 死生, 爲周與?周與胡蝶 生 形 我獨何能無槪然?察其始而本無生;非徒無生 惠子弔之,莊子則方箕踞鼓盆而歌·惠子曰:「與人居長子老 不哭亦足矣,又鼓盆而歌,不亦甚乎?驻子曰:不然!自其始死 不 • 知 也 们 ,今又變而之死 周 , 喻物化曰:「昔者莊周夢爲胡蝶 我嗷嗷然随而哭之,自以爲不通乎命故止也.」莊子將死 視爲一 也 ,息我以死 而 本 • 俄然覺 無氣;雜乎芒芴之間 致;故其大宗師曰:「 ·故善吾生者,乃所以善吾死也 ,則必有分矣·此之謂物化 , ,是相與爲春秋冬夏四時行也 則遵遵然周 ,變而 也 • 不 失大塊載我以形 ,栩栩然胡蝶也, 有氣 知周之夢爲 氣氣 也,而 ・山由 變而 • 人 胡蝶 • 此可 有形,形 且偃然寢 本 2 無形 勞我 自喻適志與八 後莊子妻死 , 知莊子對 與胡蝶之夢 • 以生 於巨 變而 非 ,弟子 , 徒 身 也 , 佚 於 無 死 ,

于事情的

之食夫子也・」 **欲厚葬之,莊子曰:「我以天地爲棺槨** 萬 何其偏也?」 物爲齎送 , **吾葬具豈不備耶?何以加此?」弟子曰** 於此更可見莊子之人生觀 莊子曰:「在上爲鳥鳶食 ,以日月爲 , ,在下爲螻蟻食 持生死一 連壁 貫之理矣 , 星辰爲珠璣 ,奪彼與此 吾恐 島鳶

#### 四)修養論

其性 恬養 游 修養之要道矣・又繕性篇中;論 淡 莊子之修養法 心於淡 卽 知,生而 夫 德 無思也;合氣於漠 ,合氣於漠 , 和也 無以知爲也,謂之以知養恬· , 在於心氣恬靜,合自然 道 順 , 理也・ 物自 ,卽無爲也;無思以養 然而 德無不 容 古人修養之法曰:「古之治道 無容私焉 ,泯私智 ,仁也· 知與恬交相養 • 而 心 天下治矣・」 ·故應帝王篇 道無不理 , 無爲以養 ,而 ,義也 游 體 和 者 理出 心於 , 以 是

也 義 明而 •. 禮 物親 樂徧 行則天下 ,忠也 亂矣 中純實而反乎情,樂也· · -其馬蹄篇[ 彼民有常 信行容禮而順 性 , 乎文 織 而 衣 禮 ٠,

其視 夫 耕 禽獸成羣 知 | 至德之 而食 , 其 顚 德 ,是謂 顚 世 不 • , 當是時 草木遂長;是故禽獸 離 , 同德 ;同 同與禽獸居 乎 也 • 無欲 , 山無 而 不黨 • • , 族與萬物 蹊隊 是謂素樸 ,命曰 미 , 係羈 澤 一無舟梁 天放·故至德之世;其行填填 並 , 而 而 , 民性得矣・」 游 恶乎知君子 , , 萬物羣 鳥鵲之巢 小 生 , , 此莊子修養之 人哉 可攀接了 連屬 • 而闚 其 同 乎 鄕 無 9 🖟 ,

説也・

# (五)生物進化論

乎?何不爲乎?夫固將自化·」 秋水篇云:「 物之生也 • 若驟若馳 又寓言篇云:「萬 , 無動而 不 變 , 物皆 無 時而不 種也 移 , 以 , 不 何 同 爲

子學常識

形 至樂篇云:「 相 禪 ·始卒若環 種有幾 ,莫得其倫 ・得 水則爲蠶 • 是謂天均・」 ·得水土之際 此莊子之物種由來說也 , 則 爲 **電頻之衣** 

生於陵屯 , 則爲陵舄 ·陵鳥得鬱棲 ,則爲鳥足・鳥足之根爲蠐螬 ·其

葉爲胡蝶 • 胡蝶 ,胥也 , 化而為 蟲 , 生 一於竈下 , 其狀若脫 , 其名為 鴝

掇 **鴢掇** 千日 , 爲 鳥 ,其名爲乾餘骨· 乾餘骨之沫爲斯彌 , 斯彌 爲 食

久 醯 竹生青 頤輅生乎食醢 寧 • 青寧生 ·黃帆生乎九猷 程 • 程生 馬 • 馬生人 · 瞀芮生乎腐巏 人 又反入於機 • 羊奚比 ·萬 乎不 物皆 箰 出

於機 ,皆入於機 · 此莊子論生物是天然變化之說 ,謂天 均是 也 但

莊 吾有待而然者耶?吾所待又有待而然者耶?」又知北游篇云:「 · 況變化 , 均為 自生自化 , 並 無主宰 ,故齊物論借影子作喩曰

天 地生者 物物 邪?物物者非物 • 物出不得先物也·猶其有物也 **猶其** 有先

說及被動之適合耳· 其天運篇云· 「 物也・無己・」又莊子對於生物生存論 秋水篇曰:「何爲乎?何不爲乎?夫固將自化 夫鵠不日浴而白 ,未嘗言及自動之適合 ,鳥不日黔而黑 又曰:「化其 ,但

萬化而不知其禪之者·焉知其所終?焉知其所始?正而待之而已耳· 故莊子之生物進化論 ,其缺點尙多也

### (六) 名學

莊子雖非名家,然以目覩儒墨之爭,莊周以旁觀之人,見其各有是非 而 存而不可 • 道惡乎隱而有眞偽?言惡乎隱而有是非?道惡乎往而不存?言惡乎 各有長短,亦不得不別有一種見解 非其所是 ?道隱於小成 此莊子對於儒墨兩家之辯論也・又莊子不信辯論可以 ,言隱於榮華 ,以辯證其是非· ,故有儒墨之是非 其齊物論曰: , 以是其所非

子

定是非 也耶 乎我與若矣 不能 岩者正之,既異乎我與岩矣,惡能正之?使同乎我與若者正之, 知也,則人固受其點闇,吾誰使正之?使同乎若者正之,旣與若是 膀,若果是也?我果非也耶?我膀若,若不我膀,我果是也?而 悪能 ?其或是也,或非也耶?其俱是也 分是非眞偽 正之?使同乎我者正之,既同乎我矣 ,以爲所見有偏,故有爭論 ,惡能正之?然則我與若與人俱不能相知也,而待彼也耶 ・故齊物篇云:「旣使我與若辯矣・若勝我 ,爭論旣起,愈爭則偏見愈深 ,其俱非也耶?我與若不能相 ,惡能正之?使異乎我與 , 我 既同 同矣 果非 不若 致

莊| 無所用其爭論矣,故齊物論曰:「欲是其所非而非其所是, 子又以爲人之爭論,由於有偏蔽不見之處 ,若能得透澈事理 則莫若以 , 則 刨

?」此莊子消極之辯證也

不小・ 方生 之 觀 明 自然而 而 由 無 然之 是非 之 而 , ,彼 因 知 照之於天 , , 相 因其所大而大之 ,則萬 其所有而有之 方可方不可 叉曰:「 東四之相反而 知天地之爲稊米也,知毫末之爲丘山也,則 出 , 於是 非 果且有彼是乎哉?果且無彼是乎哉?」又秋水篇云: , 物莫不然;因其所 則 ,亦因是也 , 趣操覩矣・」又齊物論云: 物無非彼 是亦因彼 ,方不可方可 , 不 則萬 可 , 則萬物莫不大; 以 • • • 是亦彼也 物 相 物莫不有;因 彼是方生之說 無非是 無 非而非之, • · 因是因非 則 功分定矣·以趣 ,自彼則不 • 彼亦是也 因其所· 其所無 也 則 , • 「彼是莫得其偶 萬 雖 因 物莫不 非因 小 然 見 而 • 彼亦一 無之 差數覩矣 而 ,自 ,方生方死 小之 觀 是 之 非 知則 , • 是以聖 是 則 , > 非 因 以以 萬 知 則 知之 義桀之 物莫不 其所然 萬 ,方 • 物莫 功觀 以 此 人 故 亦 死

于事常識

其俗者 未明天 之而 是 其自然矣 有 固 樞 非善 有 湯|武| 時 非 • 所可 然 以明 亦 樞 • 未 恶隨時勢而變化矣 爭 地之理萬物之情者也 • 始得其環 , 謂之篡夫 無窮也 恶乎然?然於然 而 • 叫 故 以爲 無 王 齊物篇日: 蓋 物不然 , 白公司 常也 · -中, 天下是非 ・
当 爭而滅 其秋水篇又云:「昔者堯舜讓而 ,無物不可 以應無窮 其時 • • • • • • • • , 故曰 然 **恶乎不然?不然於不** 隨 叫 , 由由 • 順其 時勢而 平 則是非既不能斷定 ·是亦 • 此觀之 可 :蓋師是而 • 俗者 故爲是舉選與楹 帝王 , 不 變遷也 無窮 殊禪 可 , , 乎 謂之義之徒 爭讓之禮 不可 無非 • ,三代殊繼 , 故莊子謂 非 然 • , , 亦 道行 則我 師 , • 一無窮也・ , 堯舜之行 物固有 • 帝 治 厲與西施 人仍不 之而 而 一是亦 ,之噲讓而 • 差其 由 無亂乎?是 此 所 成 得不 更可見 然 時 故 • 貴 恢览 物 無 • 逆 聽 賤 物 絕 銅

憰怪 者 通 爲 ,通也· , 道 通爲 唯達者知通爲 通 也者 一・其分也 ,得也 , ,成也・ 爲是不用而寓諸庸・庸 適得而幾矣 其成也,毀也·凡物無成與毀 · 因是己·」 此莊子積極之辨 也者 ,用 也 用 , 復 也

證也 墨家之學說

墨子

墨子名翟 尚 **儉約節用** ,論聲樂之弊 ,嘗爲宋大夫,或謂魯人·其說主棄愛,嫌世之侈靡 ,辨厚葬久喪之害·又信 鬼神之賞罰 , 而

利天下為之也・其徒甚衆 非天命前定之說 ,稱禹之形勞 ・生不 ,氾愛博施 歌 , 死 不服 ,不避窮苦 • 衣褐穿蹻 雖 , 奔走 摩 頂 一四方 放 踵

,

,

子書今存五十三篇 ·茲述其學說於下·

**-**J. 丹 常 識

八四

# (一) 應用主義

遷行者常之 墨子之應用主義 篇曰:「今瞽者曰:鉅者,白也·黔者 又耕柱篇云 不足以舉行而常之 而言,非如世人之所謂實利者也·其貴義篇云:「子墨子曰·言足以 不足以遷行者勿常。不足以遷行而常之,是蕩口也。」 「子墨子曰:言足以復行者常之·不足以舉行者勿常 ,往往被人誤會;殊不知墨子之主張 ,是蕩口也·」、此墨子應用主義之界說也·其貴義 ,黑也·雖明目者無以易之, ,乃就人生行爲

兼白黑 兼仁與不仁,而使天下之君子取焉,不能知也·故我曰:天下之君子 以其取 也 使瞽取焉 · 」 叉曰:「今天下之君子之名仁也,雖禹湯無以易之, ,不能知也·故我曰:瞽不知白黑者,非以其名也

不

知仁者

,非以其名也,亦以其取也·」此卽墨子論人之眞知與否

全在能行不能行・其非攻篇所論;則尤明達・其言曰:「今有人於此 辯乎?是以知天下之君子,辯義與不義之亂也·」此墨子應用主義之 ,大爲非攻國,則不知非 ,多嘗苦曰甘,則必以此人爲不知甘苦之辯矣.今小爲非則知而非之 ,少見黑日黑,多見黑日白 ,從而譽之,謂之義,此可謂知義與不義之 ,則以此人不知白黑之辯矣·少嘗苦曰苦

#### 大概也・

## (二) 三表法

譬猶運釣之上而言朝夕者也,是非利害之辯,不得而明知也.故言必 墨子之論證法,謂之「三表法·」其言曰:「言必立儀·言而毋儀 有「三表・」 何謂「三表?」「有本之者,有原之者,有用之者:」

子學常識

於何本之?上本之於古者聖王之事;

一於何原之?下原察百姓耳目之實;

三於何用之?發以爲刑政,觀其中國家百姓人民之利

此所謂言有三表也·茲更舉非命篇爲例:

第一表 「本於古者聖王之事」非命上云: 「然而今天下之士君子,

或以命爲有・蓋 (同盍) 尚嘗觀於聖王之事?古者桀之所亂,湯受而

治之,紂之所亂,武王受而治之·此世未易,民未渝,在於桀紂則天

下亂,在於湯武則天下治,豈可謂有命哉? …… 先王之憲,亦嘗有曰

:福不可請而禍不可諱,敬無益,暴無傷者乎?……先王之刑,亦嘗

有曰:福 不可請而禍不可諱 ,敬無益 ,暴無傷者乎?…… 先王之誓

亦嘗有曰:福不可請而禍不可諱,敬無益 ,暴無傷者乎?」

第二表 「原察百姓耳目之實」 非命中云:「我所以知命之有與亡者

八六

之見,謂之亡・……自古以及今,……亦嘗有見命之物, 以衆 人耳目之情知有與亡·有聞之,有見之,謂之有·莫之聞 聞命之聲者

第三表 命者之言曰:上之所賞 乎?則未嘗有也·」 食之財不足,而飢寒凍餒之憂至·不知曰我罷不肖 死 吾命固且貧·昔上世暴王 …… 亡失國家,傾覆社稷,不知曰 ,出亡則不送• …… 昔上世之窮民,貪於飮食,惰於從事,是以衣 ,非暴故罰也· …… 「發以爲刑政觀其中國家百姓人民之利」 是故治官府則盜竊,守城則崩叛;君 ,命固且賞,非賢故賞也·上之所罰,命固且 非命上云:「執有 ,從事不疾;必 有難 ··我 則

不肖 不聽治,下不從事·上不聽治,則政亂;下不從事 ,為政不善;必曰:吾命固失之 · …… 今用執有命者之言 ,則財用不足 ,則上

罷

于

·· 此特凶言之所自生而暴人之道也· 一

注重耳目之經驗;第三表乃謂現在與將來實際上之應用,但三者皆有 以上所述第一表,乃說過去之實際應用,過去之經驗閱歷;第二表乃

流弊也・

(三) 墨子之宗教

**墨子之學,以天爲本;其所謂天,乃主宰之天,頗含宗教之嗅味・茲** 

將其學說分述於下·

之有規,匠人之有矩·輪匠執其規矩以度天下之方圜,日 天 ,不中者非也・今天下之士君子之書不可勝載,言語不可勝計;上說。 **墨子之宗教,以天志爲本,其言曰:「我有天志,譬若輪人** ,中者是也

諸侯,下說列士・其於仁義,則大相遠也・何以知之?日,我得天下

之明法度以度之·一

兼愛 **棄愛所以興天下之利,除天下之害・其言曰:「聖人以治天** 

下為事者也,不可不察亂之所自起.當察亂何自起?起不相愛

盗愛其室,不愛其異室,故竊異室以利其室 · 賊愛其身 , 不 愛 入, 故

賊人以利其身·大夫各愛其家,不愛異家,故亂異家以利其家·諸侯 各愛其國 ,不愛異國 ,故攻異國以利其國 · …… 察此何自起,皆起不

相愛‧若使天下, …… 視人家若其家,誰亂?視人之國若其國,誰攻? …… 故天下棄 視人之室若其室 , 離竊? 視人身若其身 誰 賊

相愛則治,交相惡則亂·一

三非攻 天下罪惡之最大著,莫如攻國·故墨子非攻篇曰:「今天下

之所以譽義者 , • • • • • • 爲其上中天之利,而中中鬼之利,而下中人之利

于學常識

之利,而下中人之利,故譽之· ..... 今天下之諸侯將,猶多皆不免攻 故譽之歟?……雖使下愚之人必曰:將爲其上中天之利,而中中鬼

黑白之名,而不能分其物也·則豈謂有別哉?」又曰:「計其所自勝 伐並棄·則是有譽義之名,而不察其實也·此譬猶盲者之與人,同命

無所可用也,計其所得,反不如所喪者之多·」此墨子非攻之說也

四非命 也·蓋信命則一切委之氣數而不事事,國家社會,不能進步,故執非 道家儒家,皆言有命,墨子獨非命,以其與實利主義相矛盾

命之言• 其非命篇曰:「今天下之士君子;中實欲天下之富而惡其貧

,欲天下之治而惡其亂;執有命者之言,不可不非,此天下之大害也 ·」又曰:「昔者禹湯文武方爲政乎天下之時曰:必使飢者得食,寒

**省得衣,勞者得息,亂者得治,遂得光譽令問於天下,夫豈可以爲命** 

た

之賞 哉?故以爲其力也·今賢良之人,尊賢而好道術;故上得其王公大人 以爲力也·」 ,下得其萬民之譽,遂得光譽令問於天下,亦豈以爲其命哉?又 蓋墨子以爲信命則上不聽治,下不從事,又以治亂衣食

光譽,皆存乎力,不存乎命也

五明鬼 良也;正長之不強於聽治,賤人之不強於從事也:民之爲淫暴寇 征,是以存夫爲人君臣上下者之不惠忠也,父子弟兄之不慈孝弟長貞 三)人鬼·其明鬼篇曰:「逮至昔三代聖王旣沒,天下失義 不盡已之職分矣,共分鬼爲三種;(一)天鬼,(二)山水鬼神 墨子之明鬼,其意<u>蓋在厲人勤勉力行;人</u>敬畏鬼神,自 諸 不敢 亂 侯 ,

賊 ,以兵刃毒藥水火,退 • 無罪人乎道路率徑,奪人車馬衣裘以自利 者

並作由此始 是以天下大亂,此其故何以然也?則皆以疑惑鬼神之

常

里·若鬼神有,則是得吾父母弟兄而食之也,則此豈非天下利事 信鬼神之能賞賢而罰暴也,則夫天下豈亂哉?」又曰:今吾爲祭祀也 ?是故今天下之王公大人士君子,中實欲求興天下之利,除天下之害 有與無之別,不明乎鬼神之能賞賢而罰暴也·今若使天下之人,借若 ,當若鬼神之有也,將不可不拿明也,聖王之道也·」蓋墨子之明鬼 非直注之汙壑而棄之也・上以交鬼之福,下以合驩聚衆・取親乎鄕 也哉

六節葬短喪 (三) 刑政必亂·故主節葬短喪之說·定爲喪葬之法·其 墨子論儒家厚葬久喪有三大害:(一) 國家必貧,(二)

論專以爲政治之作用耳·

節葬篇日: 人民必寡, ,下毋及泉,上毋通臭·無槨·死無服,爲三日之喪·而疾而服事 「桐棺三寸,足以朽體,衣衾三領,足以覆惡・及其葬也

人為其所能以交相利也·一

八份賢 耕稼樹藝;婦人爲樂,廢紡績織絍・(四) 勞 則 兼愛 以 事衣食之財 人之費 正業・以上四者 也 生 ,即爲之撞鐘擊鼓 ,不強從事 , 所 其非樂篇論樂之弊,大約有四:(一)樂器之費·民患飢寒苦 ·樂人不可衣短褐·不可食穅糟 遇 子 墨子之非樂 以反對種 ,而掌食乎人者也· (三) 奪民衣食之時·丈夫爲樂 之時 ,皆足耗民財力 ,卽財用不足.丈夫婦人好樂,不能夙興夜寐,從事 種家族制度,與貴族政治也・尙賢篇云:「今王公 ,貴族政治之時代也,階級制度甚嚴;而纆子主張 ,其意在歸本節儉·蓋墨子之宗旨 ,彈琴吹笙 ,民衣食之財 ,故非樂亦節儉之一端也 ,美顏色衣服以悅觀者,不從 減民生産之力・人賴 , 將安所得 · (二) • 以自苦為極 其力 ,廢 樂

大人有一裳不能制也,必藉良工;有一牛羊不能殺也,必藉良宰; … … 逮至其國家之亂,社稷之危,則不知使能以治之·親戚,則使之·

兄,不偏貴富 無故富貴,面目姣好,則使之·」又曰:「尊尙賢而任使能,不黨父 ,不嬖顏色・賢者舉而上之,富而貴之,以爲官長・不

九份同 肖者抑而廢之,貧而賤之,以為徒役· 」此墨子尚賢之論也· 墨子之宗教,以天志始,以尚同終·其尚同篇云:「古者民

始生,未有刑政之時,蓋其語人異義·是以一人則一義,二人則二義 ,十人則十義・其人茲衆,其所謂義者亦茲衆・是以人是其義 ,以非

明虖天下之所以亂者,生於無政長,是故選天下之賢可者,立以爲天 ,故交相非也 是以……天下之亂,若禽獸然· 」又曰:「夫

又選擇天下之賢可者,置立之,以爲三公・天下三公既已立,以

分萬 告其上·上之所是,必皆是之;所非,必皆非之·上有過 ;下有善,則**傍薦之**·上同而不下比者,此上之所賞而下之所譽也 天下為博大,遠國異土之民,是非利害之辯,不可一二而明知 :「正長既已具,天子發政於天下之百姓,言日,聞善而不善,皆以 國 ,立諸侯國君·又選擇其國之賢可者,立之以爲正長·」 , 則規諫之 , 叉日 故畫

#### (四)辯經

此墨子尚同之說也

源 陵子之屬 墨子吳經四篇 ,以觭偶不忤之辭相應,以巨子爲聖人,皆願爲之尸,冀得爲其後 莊子曰:「相里勤之弟子,五侯之徒,南方之墨者,苦獲己齒鄧 ,俱誦墨經而信譎不同;相謂 :及大取小取二篇,言正名之術,爲吾國古代倫理學之 「別墨,」以堅白同異之辯相

世 本 • . 惠施 至今不決 公孫龍 **祖述其學,以正** 晉魯勝墨辯 注序日:「 刑名顯於世·一今墨經有上 墨子著書 ,作辯經; 下 以立名 經 經經

也

各有說

,凡四篇

,與其衆篇連茅故獨存·而近世之校墨經者,亦甚多

第四節 法家之學說

韓非

韓非者 見韓之削弱 口 吃 ,不能 韓 之諸 道說 , 數以書諫韓王 公子也,喜刑名法術之學 ,而善著書 **,** 王不 ·與李斯俱事荀卿,斯自以爲不 能用 ,於是 ,而其歸本於黃老 韓非疾治 國 不 務修 如非 非為 明其 非

法制

,

執勢

以御其臣下,富國疆兵

,而以求人任賢

,反舉浮淫之蠹

•

,而俠者以武犯禁

,寬則龍

名

而

加之於功實之上;以爲儒者用文亂法

九六

譽之人 五 於邪枉之臣 十五篇 ,急則用介胄之士·今者所養非所用 ,今具存 • 故 作孤憤 ·據史記所說 五蠹 ,內外儲 ,皆其自 ,說林說難十餘萬言 撰 , ,用非所養, 惟初見秦篇 悲廉直 • 見戰國策 • 韓非子

大成 之學統所 之言政治者多家 , 以爲 ,故其著書多非難儒者之義 張儀初見秦之詞 出 ,有黃 ,至法家 , 老 中| • 而詳;法家之學,又至韓非而大備 而存韓篇具載李斯奏 商| ,而取道家虛靜無爲之說也 , 荀卿諸人 ,蓋韓非實集刑 , 疑 出後人掇 ・今考非 名法術之 拾 ; 盖

## 一)政治論

法古 度 韓非之政治論 不 得不 五蠹篇日: 異 是 , 以爲政治之道 以舍道德而論 「上古之世,人民少而禽獸衆 法律 ,古今異宜 , 非仁義 。蓋社會之變遷 而尚 威勢 ,人民 , 不勝禽獸蟲蛇 重 不同 進 化 而 , 則 反 對 制

于

常

識

九七

氏 有聖人作 • 民食果蓏蜯蛤 ,搆木爲巢, ,腥臊恶臭 以避羣害 前 傷害腹胃 ,而民悅之,使王天下, ,民 多疾病 有 號日 聖人 有巢 作

鑽燧 取 火, 以化腥臊 ,而民悅之,使王天下,號之曰燧人氏 • 中古之

世 , 天 下大 水 , 而 鯀 禹決瀆;近古之世 ,桀紂暴亂 , 而湯武征伐;今

笑矣 必 有 爲湯武笑矣;然則今有美堯舜湯武禹之道於當今之世者 構木鑽燧於夏后氏之世者 · 必爲鯀禹笑矣;有決瀆於殷周之世者 • 必 爲 叉心 新 ,

**度篇云:「故治民** 無常 ,惟治爲 法 法與時轉則治 治 與世宜則有 功

•

是以聖人不期修古

,不法常

可

,論世之事

,因爲之備

時移而 治不 易者亂 此韓非政治學說之大概也

# 功用主義

韓非之功用主義 ,與墨子之應用主義大旨相同;惟韓非比墨子更爲激

所治之政,民間之事 是世之所 者家有之 反 烈 則民無從識之矣· …… 士:所利非所用 養遊俠私劍之屬:舉行 **紳之飾;富國以農** 慈惠之行;拔城者受爵祿 言也・微妙之言 矣 其五蠹篇云:「故不相容之事 ·故微妙之言 以亂 而 國愈貧 也 • ,所用非所利·是故服事者簡其業而遊於學者日衆 ,上智之所難知也·今爲衆人法而以上智之所難 ,非民 且世之所謂賢者 ,距敵恃卒 `,夫婦所明知者不用,而慕上知之論 ·言耕者衆,執耒者寡也·境內皆言兵,藏孫吳 如此 夫治世之事 務也 ,而信棄愛之說;堅甲厲兵以備難 治治 ,而貴文學之土,廢敬上畏法之民 強不 • • • • • • ,急者不得 ,不兩立也 • 貞信之行也·所謂智者 今境內之民皆言治 可得也・ 國貧養儒俠 ·斬敵者受上賞 , 則 緩者非所務也 • 藏 則 , 商管之法 難 微微 , 而 人其於治 至 , **用介** 妙之 ・今 知 美 而 加 ,

于學常識

\*\*\*

不聽其言;賞其功 之書者家有之,而兵愈弱 ,必禁無用 · 言戰者 韓非有此極端之功用主義 多 ,被甲者少也 • 故明主用其力 , 蓋欲 救 **,** 

垂亡之韓國也·

# (三) 法治主義

度篇日 從私意 使法 之 彊 爭 韓非之法治主義 於 則 量功 法 二 叉 國 彊 , ,則臣下飾於智能 而 以為 , 不 , 法不 奉 不 自度也 可存私見 法 國之強弱全在 阿貴 者弱則國弱 ,以爲骨肉之親 , 繩不 叉日 如 , 撓曲 乎法 有度篇云: 則法禁不立矣・」 而謂 • • , 國有常法 故曰: 法之所加 無論貴賤之別,皆不可 人君於用人行賞之事 明主 ,智者 國無常彊無常弱 , 此韓非法治之說也 雖危不亡 使法擇人 弗能 辭 • • 夫 枉 不 , , 含常 亦 勇 法 自 , 奉 舉 者 宜 法而 法者 其有 也 弗 敢 斷

四)無爲論

以爲寶 韓非論 應 自定,不見其采,下故素正·因而任之,使自事之,因而予之,彼將 吾不爲始乎?齒乎脣乎 入·故審名以定位 自舉之・」又論人君聽言之道曰:「凡聽之道,以其所出 之,喜之則多事 比 湊 物 , 上 ,不約而善增 ,伍之以合虚 一不與構 人君南面之術 ,不自操事而知拙與巧 ·虛靜無為 ,惡之則生怨;故去喜去惡,虛心以爲道舍·上不與 · \_\_\_ ,明分以辨類·聽言之道,溶若甚醉,脣乎齒乎! ,根幹不革 又揚權篇曰:「聖人執一以靜 ,以無爲爲主·其至道篇曰:「人主之道 ·愈惛惛乎?彼自離之,吾因以知之 ,道之情也;參伍比物·事之形也;參之以 ,不自計慮而知禮與咎;是以不言而 , 則動泄不失矣・動之溶之, • 使名自命 , 無爲 反 • 是非 以爲之 ·靜退 ,令事 而 善 改

子

共之,民乃龍之;上不與義之,使獨爲之·上固閉內**扃** ,從室視庭 3

參咫尺以具 ,皆之其處 ·以賞者賞 以以 新 者 刑 者 刑 5 因 其所為 , 各 以自 成

• 善恶必及 ,孰敢不信 ·規矩既設 , 三隅乃列,主上不神 , 下將有因

其事不當 ,下考其常 若天若: 地 , 是謂累解 • 若地若天 , 孰疏孰親

第五節 名家之學說 ;能象天地

,是謂聖人・」

此韓非無爲之論也·

#### 軍 鄧析

獄者約 鄧析名家之祖也·呂氏春秋曰:「子產治鄭 ,大獄 一衣 ,小獄襦袴 ,民之獻衣襦袴而學訟者 , 鄧析務難之,與民之有 , 不 可勝數

欲罪因罪 以 非為是 , ,鄭國大亂 以是爲非 , ,是非無度 民口驚華 ,子產患之·於是殺鄧析而戮之,民 ,而可與不可日變,所欲 勝因 勝 , 所

心乃服 對於名實之論 爲樂 鄧析書二篇 術 清濁之不可理久矣 悲哀喜樂嗔怒憂愁 則照於無形矣;不 若扶之與攜 , 慮能防於未然;斯無他也 君者藏形匿影,羣無下私 與智者言依於博 ,在他爲喜;在己爲嗔 ,是非乃定 ,卽今傳無厚轉辭二篇 ,謝之與議 日: 以 ·誠聽能聞於無聲 ,久惑於此;今轉之:在己爲哀 ,法律乃行 心計 異同之不可別 ,與博者言依於辯,與辯者言依於安,與貴者言 ,故之與右 ,則達於無兆矣;不以知慮 ,不以耳聽, ,在他爲怒;在己爲愁,在他爲憂;在己 ,掩日塞耳 而左氏言四顓爲政始殺之·漢志戰 ,是非之不可定,白黑之不可分 ,惟辭淺而顯 ,諾之與己 , 視能見於無形 ,萬民震恐 則通於無聲矣;不以目視 相 沙郡 去千里也 ・」叉曰:「世間 , 後人僞 在他為悲 ,計能 , 則 合於未然矣 規 作 ・夫言之 於未兆 也 ;在已 · 其 ۶ ,

依 者言依於說 於勢 ,與富者言依於豪 ·此言之術也 ,與貧者言依於利,與勇者言依於敢 ・」夫春秋之時 ,不獨鄧析有名實之論 爽 , 思 刨

事不成 孔子亦言正名,其言曰:「必也正名乎?名不正則言不順,言不 · 故自春秋以來 ,如宰我子貢蘇秦張儀騶衍騶奭淳于髡田駢 順 則

惠施公孫龍之徒,皆以辯說顯名,蓋當時諸子莫不務正名也

#### [乙] 尹文

王,先公孫龍 形 見於他書 今所傳卽仲長氏撰定之本 呂氏春秋正名篇稱尹文曾說齊湣王·漢志尹文子一篇·注云:說齊宣 ,稱器有名·名也者 ,其學爲辯名實;其謂形名者,形卽實也· ·魏仲長氏撰定尹文子,獨謂尹文學於公孫龍者非也 ,正形者也·形正由名,則名不可差·」而正 ,爲上下二篇 ·篇目並題大道 如曰 , 其佚文亦偶 大道 無

俗之法,能鄙同異是也;三日治衆之法,慶賞刑罰是也;四日平準之 法 愚愛憎是也·又論法有四呈:一日不變之法,君臣上下是也;二日齊 廢,以名法儒墨治者,則不得離道·」其論名有三科:一日命物之名 名之尤亟者,莫先於政治之名·其言曰:「大道治者,則名法儒墨自 ,方圓白黑是也;二曰毀譽之名,善惡貴賤是也;二曰況謂之名 · 律度權量是也 · 兹將其學說分述於下: 賢

### (一) 形名說

善恶盡然有分,雖能盡物之實,猶不患其差也· ···· 今親賢而疏不肖 名,惡有惡名,聖賢仁智 尹文曰:「名者,名形者也,形者 ,形以定名;名以定事,事以檢名;善名命善,惡名命惡·故善有善 ,命善者也·預囂凶愚 ,應名者也· ····· 故必有名以檢形 ,命惡者也 使

分也· 名宜屬彼 名稽虛實 種對於事 應;命名既當 甘而逆苦;白黑商徵膻焦甘苦,彼之名也;愛憎韻舍好惡嗜逆,我之 曰:「故 三分・形,卽實也,卽一切事物也・一 賞善而罰惡·賢不肖善惡之名宜在彼,親疏賞罰之稱宜在我 百度皆準於法·歸一者 定此名分,則萬事不亂也·」 人以度審長短 , 物之態度, , 以法定治亂 分宜屬我 , 於是因名而引起人心一 則分卽生矣·名分旣定,則萬物不亂也·尹文又 ·我愛白而 ,以量受多少 ,以簡治煩惑 ,簡之至;準法者,易之極·如此 憎黑 其所論凡分三層:一形,二 ·以易御險難 , ,韻商而舍徵 切善恶好恶之反動 以衡 切形皆有名稱,然名須與實相 平 輕重 , ,好膻而 , 以萬 以律 均清濁 事皆歸於一 , 恶焦 而 ・頑囂壟 發生 名 , 以 嗜 種

**瞽可與察慧聰明同其治也** 

# (二) 政治説

異?彭蒙日,子之亂名甚矣!聖人者自己出也· 聖法者自理出也 治 出於己 次答曰,聖法之治以至此,非聖人之治也·宋子曰,聖人與聖法何 子讀書曰,堯時太平・宋子曰,聖人之治,以致此乎?彭蒙在側 尹文之言治,頗宗黃老 聖法之治 ,因正名分以定萬事 ,己非理也;己能出理,理非己也·故聖人之治 ,則無不治矣 , ·此萬世之利,唯聖人能該之·」蓋尹文之言 ,其稱堯舜之治 而後歸於理法之治,此其學說之大槪也 ,爲聖法之治 ・其言曰: • 獨治者也 田 理 越 以

#### 「丙」 惠施

戰國策謂惠施 會於徐州 , 相推爲王,乃惠施之策·而莊子天下篇又謂 曾相梁惠王 ,梁惠王死時 , 惠施尚在·呂氏春秋稱齊梁 「惠施多方,

宇

學

其 害 五 車 ・ 」 但書皆失傳,其學說盡在莊子天下篇中·其「麻物之意

日:

(一)至大無外,謂之大一,至小無內,謂之小

(2)無厚不可積也,其大千里,

(3)天與地卑,山與澤平·

(4)日方中方睨,物方生方死·

(5)大同而與小同異 ,此之謂小同異· 萬物畢同畢異,此之謂大同

異·

7)今日適越而昔來· (6)南方無窮而有窮·

(8)連環可解也·

ロス

(9)我知天下之中央:燕之北,越之南,是也

(II) 氾愛萬物,天地一體也·

上述十事之解説,言人人殊·章太炎明見篇分爲三組,今摘錄于下:

第一組・一切「空間」的分割區別,都非實有・(1)(2)(3)(6)(7)

(8)(9)

第一 一組·一切「時間」的分割區別 ,都非實有:(1)(4)(7)

第三組·論一切同異都非絕對的·(5)

三組之斷案:「氾愛萬物,天地一體也·」

惠子辯之目,除上述十事外,尙有二十一事:

(1) 卵有毛·

(2)雞三足・

子

(3)郢有天下。

(4)犬可以爲羊・

一〇九

(5)馬有卵。

(7)火不熱・ (9)輪不蹑地

(II) 指不至,至不絕·

(15)飛鳥之影,未嘗動也

(13)矩不方,規不可以爲圓

(7) 狗非犬・

(19)白狗黑·

(21)一尺之棰,日取其半,萬世不竭

近人胡適之分此二十一事爲四組

第一・論空間時間一切區別都非實有・(3)(9)(15)(16)(21)

(6)丁子有尾

(8)山出口

(10)目不見

(12)龜長於蛇

(14)鑿不圍枘

(20)孤駒未嘗有母

(18) 黃馬,驪牛,三・

(16) 鏃矢之疾,而有不行不止之時,

第二・論一切同異都非絕對的・這一組又分兩層:

甲·從「自相」 上看來,萬物畢異 · (13)(11)(17)

乙·從「共相」上看來,萬物畢異·(1)(5)(6)(12)

第二・論知識・(2)(7)(1)(11)(18)

第四·論名·(4)(1)(2)

總之惠子之辯法,共分三十二目, 其辭不可猝知 , 故注家每多異解

也

## **〔丁〕** 公孫龍

公孫龍趙人,嘗爲平原君客,以堅白之辯 ,鳴於時,平原君甚厚之·

後齊使鄒衍過趙,平原君以問鄒子,鄒子曰 五勝三至,而辭至爲下,辯者別殊類使不相害,序異端使不相亂,抒 ,不可 ·彼天下之辯 ,有

于學常識

意 不勝者得其所求 通 指 • 明其所謂 ,是故辯可爲也 ,使人與知焉 • ,不務相迷也·故勝者不失其所守 及至煩文以相假 ,飾詞 以相惇 •

與魏國公子牟相善,其說乃大行 譬以相移 , 引人 聲 使不得及其意 · 有公孫龍子十四篇 , 如此害· 大道 • 平平 原悟而 ·今傳跡府白馬 絀之・ 龍

餘 其立辯之意,疑後人所集錄 論 五篇 指物論通變論堅白論名實論六篇 ,立論 亦頗精 巧 ,非深於辯者不能爲也·兹述其學說于下 ,以冠其書者 ·跡府篇記公孫龍與孔穿問答 ·白馬論篇尤顯於當時 , , 及 其

### 一)白馬論

也 馬非白馬之說 馬論墨子小取篇 軈 馬 • 馬也 ·其言曰: • 乘驪馬,乘馬也· 」公孫龍殆本墨子之意 中曾言之,其言曰: 馬者 ,所以命形也· 白 馬 , 白者 馬 也 • ,所以命色也 乘白 馬 , 而 , 乘馬 立 白

可 以 應 求馬黃黑馬皆可 有 馬 , 不 可 以 應 致 有 • 求 白 馬 白馬黃黑馬不可 • 是 自 馬之非 馬審 致 , 矣 黄黑馬一 • • • • • • 馬 者 也 , 無 取 而

於色 者 故唯白馬 馬 , 況萬物種類 , 故將 故黃黑皆 獨 統衆材於 可 以應 可 , 各有親疏 以應 耳 適 • 所謂 白 馬者 貫 , 親疏 離 馬 色求馬 形者 , 而洞 有 去取於色 • 照 喻萬物之形 , 衆馬斯應 ,是謂 ,黃黑馬皆以所 • , 非白 守 皆 白 有 求 材 馬 用 色去 , • 唯得 馬 色

#### 指 物論

白

•

,

白馬

馬也

者日 此 指物論曰: 相推 莫 介非指 • 物 是 者 我 殊能 非 , 凡物之情 混 物莫非指 • 莫非相 • 歸 於無指 , 必相是非 指 而指非指 ; 故 • 故 日 物莫非指 E ,天下若無是非之物 , 天下無指 而指非指 • 相 • • 指皆謂是非 指 物 無可 者 • 以爲 相 • 則 是 也 無 非 物 也 , 物而 所 , 彼 以 解

子

趣

常

識

喻指之非指 可謂之物 ,是以有物卽相是非,故物莫非指也·莊子齊物論曰:以指 ,不若 以非指喻指之非指也·蓋以明公孫龍指物之義未當

然指物之義 ,實與齊物同歸 ,惟深妙不及耳·

# 第四章 子書之內容

爲最著 子部書籍,最為繁博,選本之書,古罕流傳,唐初魏徵奉勅撰羣書治 足以供研究子學之用也·他如二十五子,子書二十六種以及百子全書 要,經史並錄 李寶淦輯錄諸子文粹,雖差可稱述 ,然或已亡失,或篇帙寥寥 ,其先後則有庾仲容子鈔,馬總意林,高似孫子略, ,割裂十九,致足惜也·近人武進 ,然僅足以供研究文學之用,尙

重要之子書,各舉一節,以見內容之一斑 函山房叢書等,則爲子書之彙刊本・惜注解未能精選善本耳・茲將 ,其在第三章中已述及者

第 節 儒家類

荀子 (略)

孔叢

六 國 孔叢子·世傳漢孔鮒撰,鮒字子魚,一 歸藏書壁中, 鮒懼遺典之滅亡也,方來之無徵也,違令之禍烈也,乃與其弟子襄 ·召鮒爲魯國文通君 隱居嵩山之陽 ,拜少傅,始皇三十四年,丞相斯議令燔 ;無何,陳涉起爲楚王 名甲,魏相子順之子也·秦幷 ,聘鮒爲博士 , 断

以 目疾辭退 日孔叢子· ,列爲六卷· ,而著是書,乃蒐輯仲尼而下子思伋子上帛子高穿子順愼 至漢孝武朝 ,太常孔臧又以所著賦與書合爲一卷

識

附焉

蓋言有善而叢聚之也·今本分上下二卷,茲錄嘉言

中一節於下:

夫子 適周 ,見萇弘 , 言終退;萇弘語劉文公曰: • 吾觀孔仲 六 尼有聖人 寸 •

之表 湯之容體也;然言稱 . , y 河 目 而 降類 • 先王, 黄帝之形貌也;修 躬履謙讓 2 治聞 版而 強記 龜背 , 博物不 長 九尺 有 窮 • 抑 亦 成 聖

人之興者乎?」 劉子曰: 方 今周室衰微 \* 而諸侯· 力爭 , 孔 丘 布 衣

,

其統紀而已矣 聖將安施?」萇弘曰: ! 既而夫子聞之曰:「吾豈敢哉 「堯舜文武之道 ,或弛而墜,禮服崩 !亦好禮樂者也 喪 , 亦 ! IE,

### 三)鹽鐵論

鹽鐵論 , 漢汝南 桓寬撰 , 按所謂鹽鐵議者 , 起始元: 中 , 徵 文學賢 良 ,

問 後 以 教 治 化可興; 亂 , 皆 御 對 願罷郡 史大夫桑弘羊以爲此乃所以安邊境 國鹽 鐵 酒榷 均輸 , 務 抑 末 , 毋 , 制四 與天 夷 下 爭 > 國家 利 ٠, 大 然

治公羊 增廣條目 公羊春秋 , 不 可 廢 , 極 也·當時 ,舉爲 一其論難 鳳 相計難 ,著數萬言 , 至廬江 ,頗有其議文 太守丞; ,亦欲以究治亂成一家之法言 博通善屬 ,至宣帝時 文 , 推 , 汝南 衍 鹽鐵 桓寬次公 之議 茲錄 ,

惟始元六年,有本議一節於下:

有詔書 , 使丞相御史與所舉賢良文學語 問 民間所疾

苦・

開仁義 文學 慤 榷 末 者衆 均輸 則 対用足 對 與民 曰:竊聞治人之道 • • 夫文繁則質衰 毋示 爭利 , 民侈 以利;然後教 , 則饑寒生 散敦厚之樸 , 末盛則 , 坊 化 願罷鹽鐵 可 ,成貪鄙之化;是以百 字古防 本虧 興 淫佚之原 , 而 , 酒榷 末修則民淫 風 俗 均輸 可移也・今郡 ,廣道德之端 , 所 , 以進 姓就 本 修 本退末 則 本 國 , 者寡 民 抑 有 慤 鹽鐵 末 利 , 民 趨 而 酒

子

利農業,便也.

大夫日 以佐助邊費;今議者欲罷之,內空府庫之藏 屯戍以備之, 侵盜不止;先帝哀邊人之久患苦爲虜所係獲也 匈奴背叛不臣 邊用度不足 ,數爲暴於邊鄙 , 故興鹽鐵 , 設 ,備之則勞中國之士 酒榷 ,外乏執備之用 , , 置均 故修障塞 輸 , 蕃貨長 ,飭 , 不 ,使備塞 烽 備 財 燧 則 , 2

善 日 **乘城之士,饑寒於邊** 不可謂· 子新書七十二 記錄草稿也 小而無益 四 一篇 中多治安策 新 書 劉| ,不善不可謂小而 , 將 向删定爲五十八篇 河川沿灣古贈 中語 · 今本分十卷· 茲錄其一 無傷;非以小善足以利 之?罷之不便也 ,計十二卷·朱子謂此誼平 節 天下 於下

不善足以亂國家也

夫 輕 始 而

忽微

,

則其流必至於大亂;是故子民者

謹焉 ・管仲日: 「備患於未形 ,上也;智禁於微,次也·J

(五) 新序, 說苑

勸戒者 漢成帝時 , 爲新序十卷,以類相從爲說苑二十卷,上之.茲各述一 ,劉向典校祕書,因采傳記行事百家之言,删取正辭美義 節於

**T**:

矣・延陵季子聘於晉,帶寶劍以過徐君,徐君不言而色欲之;季子未 默也,已心許之・使反 凡學非能益之也,達天性也,能全天之所生,而勿敗之,可謂善學者 ,徐君死,於是脫劍致之墓樹而去・人歌之日

「延陵季子不忘故,脫千金之劍兮帶邱墓·」(新序)

出見舉人,下車 一問而泣 · 左右曰:「夫辠人不順道: 故以然,何爲

痛之至於此也?」 禹曰: 「堯舜爲君 ,百姓各以堯舜之心爲心;今寡

于學常識

為君 ,百姓各以其心爲心 ,是以痛之也·書曰: 「百姓有過,在予

# 一人・」」(説苑)

#### (六) 法言

揚|雄| ,字子雲 ,漢成帝時給事黃門 ,後仕王莽著太玄經法言等書 , 法}

論語 言晉祠部郎中李軌爲之注 聖人同是非 , 號日 法言 , 頗 一響於經 ,每篇復爲序贊 ,故人時有問雄者 按雄好古學,見諸子各以其知 ,以發其大意;然雄之學自得者 ,常用法言應之・ **舛馳,不** 撰 此 少 以 象 與 ,

其言務擬聖人,靳靳然若影之守形 ,既鮮所 發明 , 又往往違其本指 >

正 一古人所謂畫者謹 毛而 失貌者也 • 茲錄 其一節于下·

百川學海而至於

海

,邱陵學山而不至於山

•

是故恶乎畫

也

者楊墨塞道 ,孟子辭而闢之,廓如也;後之塞路者有矣, 竊自此於

孟子·

或曰:「人各是其所是 則懸諸天:羣言淆亂 ,而非其所非,將誰使正之?」曰 , 則折諸聖;或曰 「惡覩乎聖而折之?」曰「 「萬物粉錯

(七) 文中子

在則人,亡則書

,其統

也

書立言 文中子,姓王名通,丁隋室之亂 而成文中子,茲錄一節於下: , 其所著中說一書,自擬孔子·皆稱子曰 ,上文帝太平十二策而不用, ·後門人集其師之語 退而著

楊素使謂子曰:「盍仕乎?」子曰:「疏屬之南、汾水之北 之敝廬在 , 미 以避 風雨;有田可以具饘粥;彈琴著書,講道勸義 , 有 先人 自

樂也; 願君侯正身以統天下, 時和歲豐 , 則通也受賜多矣· 不願仕

于學常識

也

新 話

八

漢陸賈撰新語 • 有道基術事等十一篇・毎奏一篇 ,高祖左右稱日

內也· 茲錄無爲篇一節於下

歲

!

夫歎思其人

,

與喜稱萬歲

•

豈可

·空爲哉;誠見其美

,懽氣

發於

夫道莫大於無爲 ,行莫大於謹敬 ,何以言之?昔虞舜治天下 , 彈五絃

之琴 周公制作禮樂 , 歌南風之詩 , 郊天 ,寂若無治國之意 地 , 望 山川 ,師旅不設 ,漠若無憂民之心,然天下治 , 刑格法懸 , 而四海之內

奉供 來 臻 , 越裳之君 ,重譯 來朝 , 故 無 爲 也 , 誤有 乃無爲· 也 秦始皇

威震天下;將帥橫行 帝設爲車裂之誅,以斂姦邪;築長城於戎境 , 以服外國; 蒙恬討亂於外 ,以備以 , 李斯治法於內 胡越;征大吞 小 事

逾煩 不欲為治,然失之者,乃舉措暴衆而用刑太極故也,是以君子尚寬舒 ,天下逾亂,法逾滋·而姦逾熾 ,兵馬盆設 ,而敵人逾多 秦非

以苞身 治而不敢違其政;民不罰而畏罪 ,行中和以統遠 ,民畏其威而從其化 ,不賞而歡悅 ,懷其德而歸其境 ,漸積於道德 ,被服於 ,美其

中和之所致也·

#### (九) 方言

漢揚雄撰方言 ,晉郭璞解,凡十三卷,茲錄其一節於下:·

虔儇 黨 , 曉 ,慧也·秦謂之謾,晉謂之怨 ,哲 ,知也· 楚謂之黨,或日曉 ,宋楚之間謂之健,楚或謂之膽 ,齊宋之間 **,謂之哲** 

>

自關而東,趙魏之間謂之點,或謂之鬼・

第一節 道家類

干學常識

老子(略)

=莊子(略)

列子

求合于道·今所傳有天瑞,黃帝 子多稱其人爲有道者·其學說宗老子一死生,齊是非,虛靜無爲 列子鄭人,姓列,名禦寇 又師老商氏,友伯高子·得三子之道 ,居鄭圃 ,周穆王,仲尼,湯問 ,四十年人無識者・初師壺丘子林 ,乘風而歸,著冲虛眞經 ,力命,楊朱 •

以終滅爲驗 ,說符八篇 ,神惠以凝寂常全,想念以著物自喪,生覺與化夢等情 ·張湛列子注序曰:「其書大略明羣有以至虛爲宗,萬品 ,

火可蹈 ,忘懷則無幽不照 ,此其旨也·然所明往往與佛經相參,大歸

**巨細不限一域,窮達無假智力,治身貴於肆任** 

,順性則所之皆適

水

同 列子 於 老 居 鄭 , 屬 圃 辭 , 川 引 十年 類 , 特與莊子相 人無識者 • 國 似 ·茲錄 君 卿 大 夫 其天瑞篇一 • 眎之 猶 節 衆 庶 於 也 • 國 不

足 以 教 • ? 先生不聞壺 將 嫁 於衞 , 弟 子曰: 丘 子林之言乎?」子列子笑曰 先 生往 無 反 期 ,弟子 ·敢有所? • 一壶子 謁 ,先生 何 言 哉 將 1 雖 何

能 然 有 不 • 夫子 化 化 不 化 故 曾語伯昏瞀 一;不生 常 生常 者能 化 人 常常 生 • 吾側聞之 生 生常化者無時 > 不 化 者能化 試 不生 以告女・其言日 化; , 生 無 一者不能 時 不 化 **,** 不 , 陰 生 有生 陽 • 化 爾 者 不 • 生 四 不

,

時 爾 黄帝 ; 不 書日 生 者 疑 一谷 獨 , 神 不 化 不 死 者往復 , 是謂 , 往 玄牝 復 (其際) ;玄牝之門 不 可 終 > 是謂 疑 獨 其道 天 地之 不 可 根 窮 • >:

•

緜 形 自 緜 色 若 存 目 • 用 智自力,自消自息 之不 勤 故 生 物 ,謂之生化形色智力消息者 者 不 生 , 化 物 者不 化 自 非 生 百化 也 自

•

9

Ł 學 常 識

#### 四

漢志醫子名熊,爲 周 師 • 文王 以下問焉 • 周封為楚祖 ·按漢志鬻子二

十二篇,列之道家;別 止存十四篇 • 別有交王問 出 小說 則 十九篇 , 武王問 則 5 成王問 五則 ,或卽二十 ,

二篇之遺也・茲錄一節於下

政曰:昔者文王問於鬻子 敢問大忘奈何?」 鬻子曰 , 「知其身之惡而不改也 敢問人有大忘乎?對 , 以賊其身 「有・」 ,乃喪其

其行 如此 ,是謂之大忘

軀

,

#### 五 抱朴子

抱朴子晉 符錄劾治諸事 朴子晉葛洪稚川撰 ,純爲道家言 , 其害凡八卷,分内篇外篇 ·外篇則論時政得失 • • 人事臧否 內篇論神仙修 ,然大旨 煉 •

亦以黃老爲宗・茲錄其一節於下:

抱朴子曰:世有雷同之譽,而 而課其實; 是以迎而許之者 則佞 媚 不 ,未若鑒其事而試其用;逆而距之者 以 虚談進 未必賢也;俗有讙譁之毁 ,良能不以孤弱退;駑蹇輟望於大輅 **;**未若 , m 未必 聽 其 恶也 ,

戎虬揚鑣 而電騁 , 則 功胡大而不可建?道無遠而不可 到 !

#### (六) 苻子

苻朗 ,字元達 ,苻堅從兄,降晉為員外散騎侍郎 ,著苻子三十卷·

莊之流也・茲錄其一節於下:

鄰 百 草敷蔚 人謂展禽曰;魯聘夫子,夫子三黜無憂色 ,吾不 知其茂;秋霜降 , 百草零落 , , 吾不知其枯 何 也?答曰 枯茂非四 春 風動

時之悲欣、榮辱豈吾心之憂喜?

于學常識

#### 于

# 法家類

#### 管子

管子八十六篇,舊題管仲撰·今效其文,疑是齊桓管仲當日相與謀議

桓公之前,而篇中處處稱桓公,其不出仲手已無疑義矣。其中牧民篇 唯諾之辭,後人從而記之,不必出仲所自作· 其他姑無論 , 即仲卒於

最簡 國之四維 ·明·其要曰:「倉稟實則知禮節 ,四維不張,國乃滅亡·」此管仲經國之大綱,而小匡第二 ·衣食足則知榮辱· 禮義廉恥

十,管子行事之目,聚見此篇,其次第皆可按而攷,今節錄於下

公曰:「爲之奈何?」管子對曰:「昔者聖王之治其民也,參其

國 民情可得 而伍其鄙 ,而百姓可御·」桓公曰:「六秉者何也?」管子曰: ,定民之居 ,成民之事,以爲民紀,謹用其六秉 , 如是而 一般

有司;四里為連,連有長;十連爲鄉,鄉有良人;三鄉一帥·」桓公 五郷 生貴賤貧富 國以爲二十一鄕,工商之鄕六,士農之鄕十五.公帥十一鄕,高子帥 帥;五屬一大夫;武政聽屬,文政聽鄕 立三族,澤立三虞,山立三衡・制五家為軌,軌有長;十軌有里 桓公曰:「定民之居,成民之事,奈何?」管子對曰:「士農工商 邑有司;十邑爲率,率有長;十率爲鄕,鄕有良人;三鄕爲屬,屬有 曰:「伍鄙奈何?」管子對曰:「制五家為軌,軌有長;六軌爲邑, 四民者,國之石民也,不可使雜處·雜處則其言咙,其事亂,是故聖 王之處士,必于閒燕;處農必就田埜;處工必就官府;處商必就市井 ,國子帥五鄕·參國,故爲三軍,公立三官之臣·市立三鄕 ,此六秉也·」桓公曰:「參國奈何?」管子對曰:「制 ,各保而聽,毋有淫佚者·J , 里

于學常識

則小國諸侯之臣有守圉之備矣・然則難以速得意於天下;公欲速得意 商之子常為商·相地而衰其政,則民不移矣?」桓公曰:「民居定矣 ;……士之子常爲士,……農之子常爲農,……工之子常爲工, …… !君若欲正卒伍修甲兵,則大國亦將正卒伍修甲兵,君有征戰之事, 事已成矣, 吾欲從事于天下諸侯, 其可乎?」 管子對曰:「未可

且 對曰:「作內政而寓軍令焉 分齊國以為三軍,擇其賢民,使為里君·鄉有行伍卒長,則其制令, 於天下諸侯,則事有所隱而政有所寓・」公曰:「爲之奈何?」管子 一以田獵 ,因爲賞罰,則百姓通于軍事矣·」桓公曰: ,爲高子之里,爲國子之里,爲公里,三 「善!」于是

連爲之長;十連爲鄕,鄕有良人;以爲軍令・是故五家爲軌: 乎管子乃制五家以爲軌,軌爲之長;十軌爲里;里有司;四里爲連, 五人為

高子之鼓 伍 ;五郷一 • 故二百人爲卒,連長率之;十里爲鄕,故二千人爲族 ,軌長率之;十軌爲里,故五十人爲小戎,里有司率之;四里爲 師 ,有國子之鼓 ,故萬人一軍,五鄕之帥 ·春以田日蒐 ,振旅;秋以田曰獮 ,率之三軍;故有中軍之鼓 , 鄕 治治 良人率之 兵・是 ,有 連

固 聞足以無亂 恤 人 故卒伍政定于里,軍旅政定于郊;內教既成,令不得遷徙,故卒伍之 • ,人與人相保;家與家相愛 , 禍福 以戰則勝 相憂,居處相樂,行作相和 ,晝戰 ,君有此教士三萬人以橫行於天下,誅無道以定周室; ,其目相見足以相識;驩欣足以相死·是故 ,少相居 ,哭泣相哀;是故夜戰 ,長相游 , 祭祀相福 ,其 , 死 以守則 聲 喪 相 相

天下大國之君,莫之能圉也·

(二) 鄧析子(略)

于學常識

按史記楚有尸子,漢志有尸子二十篇,注名佼,魯人,云楚人者

後屬於楚,故司馬氏遂以為楚人也·隋志亡其九篇,是唐世已闕、宋

宗源刺取書傳而輯成之,孫星衍爲之補訂爲兩卷,尸子本列入雜家 尤氏書目尚有傳本·元明以來,絕無著錄,蓋全書已佚矣,至清代章 然尸子爲商君謀畫,商君法家,行變古之政,亦以見尸子之學,近於 ,

法家也·茲節錄其語如下:

務成昭之敎舜曰:避天下之逆,從天下之順,天下不足取也 避天下

之順,從天下之逆,天下不足失也.

土積成岳,則楩柟豫章出焉;水積成川,則吞舟之魚出焉;夫學之積 孔子至於勝母,暮矣而不宿 ·過於盜泉,渴矣而不飲,惡其名也

,亦有所出也·

楚人有鬻楯與矛者,譽之曰:「吾楯之堅,莫能陷也·」 又譽其矛曰

「吾矛之利,於物無不陷也.」或曰:「以子之矛,陷子之楯何如

?」 其人弗能應也·夫不可陷之楯,與無不陷之矛,不可同世而立

#### (四) 商子

則周氏涉筆謂其書不出鞅手,信然·然其詞峻厲而刻深,雖非鞅作, 商鞅著商子二十六篇 ,今亡一篇,又稱商君書·案開卷稱孝公之諡 ?

亦必其徒述說之,非秦以後人所爲也.茲錄其一節於下:

顧天下之議之也・且夫有高人之行者 公孫鞅曰:「臣聞之,疑行無成,疑事無功,君亟定變法之慮,殆無 ,必見非於世;有獨知之慮者

因見毀於民,語曰:「愚者暗爲成事,智者見於未萌,民不可與慮始

于學常識

可與樂成功・」 郭偃之法曰:「論至德者不和於俗 ,成 大功者不謀

於衆·」法者所以愛民也,禮者所以便事也,是以聖人苟可以強國 ,

不法其故;苟可以利民 ,不循於禮 ·上孝公曰: 一善・

(五) 韓非子(略)

(六) 愼子

愼子周愼到撰 ,漢志四十二篇,唐志十卷,今存盛德因循民雜德立君

人五篇 亦不寬於法之中,則上下相安,可以清淨而治也.茲錄其君人一節於 ·其大旨因物理之當然 ,各定一法以守之,不求於法之外 ,

下:

君人者 化 無窮:受罰者雖當,望輕無己;君舍法以心裁輕重 ,舍法而以身治, 則誅賞予奪從君心出·然則受賞者雖當 , 則同功殊賞 ,望 ,

法 鉤 同 • 爲 罪 過於人智,所以去私塞怨也 殊罰矣·怨之所由生也·是以分馬之用策,分田之用鉤 法之所加 • 各以分蒙賞罰 , , 而無望於君 故 自 , 大 君 任法而 , 是以怨不 弗躬 ·生而 , 非 則 事 以策 斷 於

矣

第四節 兵家類

吳起衞人,嘗師曾子,又事魏 殺 • 司 馬 遷曰:吳起兵法 ,世多有之 文侯爲將,又奔楚 ,故不論 • 又謂能行者 ,爲楚悼王 相 , 未必能 , 後被

篇 摭 , 能言者 隋唐志並吳子一 其議論編集而成 ,未必能行,殆以吳起爲能言能行 卷 蓋篇中每述吳起事蹟 , 胡應鱗謂此書雖不 必起自撰 疑後人所加也 , 要亦戰 ·吳子分 國 間

者與?漢志

吳起

四十

,

于

圖。 料敵,治兵 ,論將,應變,勵士六篇·今錄其圖國篇中一節於

出 昔之圖國家者,必先敎百姓而親萬民·有四不和;不和於國,不可以 軍 ,不和於軍,不可以出陣;不和於陣,不可以進戰 ;不和於戰 ?

兵者 篇,其辭約而褥,易而深,楊而可用,名孫武子·茲錄一節於下 之計而索其情:一曰道,二曰天,三曰地,四曰將,五曰法·道者 孫子齊人,為吳王闔閭將,著兵法八十二篇 不可以決勝;是以有道之主,將用其民,先和而造大事· ,國之大事;生死之地,存亡之道,不可不察也.故經之以五校 孫子 ·魏武帝筆其精粹爲十三

令民與上同意也,可與之死,可與之生,而民不畏危·天者 ,陰陽寒

者不勝 暑時 也·法者 法令孰行 制也・ ·故校之以計而索其情日 ,兵衆孰強 , 地者 曲制官道主用也·凡此五者 ,遠近 ,士卒孰練 ,廣狹 ,死生也・將者, ,賞罰孰明 ,主孰有道 ,將莫不聞 ,吾以此知勝覓矣 ,將孰有能 知 信信 , 知之者 , 仁 ,天地孰得 勝 勇 ·將聽 , 不 , 嚴 知 ;

取之, 算勝者 吾計,用之必勝,畱之·將不聽我計,用之必敗,去之·計利以聽; 之不能,用而示之不用,近而示之遠,遠而示之近 乃爲之勢以佐其外 離之,出其不意 實而備之 ,得算多也;未戰而廟算不勝者,得算少也·多算勝,少算不 ,攻其無備 ,強而避之,怒而撓之、卑而驕之,佚而勞之,親 ·勢者 因因 ,此兵家之勝,不可先傳也·夫未戰 利而 制權也;兵者,詭道也· ,利而誘之 故能而示 • 亂 而 廟 而

子學常戲

勝

而況無算乎·吾以此觀之,勝覓見矣

(三) 尉繚子

周尉繚撰 ·漢志兵家有尉繚子三十一篇,今本二十四篇 ,其言多近於

正 ,與戰國權謀頗殊·茲錄戰威一節於下:

凡兵有 以道勝 ,有以威勝 ,有以力勝 ·講武料敵,使敵之氣失而師 散

, 雖形全而不爲之用 ,此道勝也·審法制 , 明賞罰 ,便用 ,使民有必

戰之心 力勝也・王侯 ,此威勝也·破軍殺將 知此所以三勝者畢矣 ,乘闉發機 ,潰衆奪地 , 成

功

而返

此

第五節 雜家類

(一) 鬼谷子

鬼谷子無姓名里族,戰國時,隱居潁川陽城之鬼谷 ,遂以自號 長 於

**贅性治身,蘇秦張儀師之,受** 「捭闔」 之術十三章;晚乃益出七術 3

險盤峭薄 ,言益奇而道益陿 , **捭闔飛**籍 ,壹以抵巘爲歸 ,其言極爲譎

**詭,茲錄揣篇於下:** 

辨 弱輕重之稱;揣情 古之善用 欲 用 與賓客之知睿 小 ?如此者 能隱其情 地 孰 • 也 形之險 謀於衆寡 不 , 用 不 能隱其 ?百 天下 ;情欲必失其變 ,是謂權 易 者 姓之心去就變化 ,稱貨財之有無 ,孰少孰多?觀天地之禍 , 孰利孰害?謀慮孰長孰短?君臣之親疏 情 , 必量天下之權 不審 ;必 • 揣情者 , 不 以其甚懼之時 ,感動而不知其變者 ·知隱匿 ,必以其甚喜之時 ,料人民多少,饒乏,有餘不足幾 , 孰安孰危?孰好孰憎?反侧孰便孰 ,而揣諸侯之情 變化之動靜 ,往而極其 福 ,孰吉孰凶?諸侯 • , ,乃且錯其人勿與語 何謂量 (悪也, 往 ·量權不審 而 極 權 其有恶也 其欲 • ? 日 孰賢孰否 之親 ,不 也 度 ,其 於大 何 知 不不 , , 孰 強 ? ? 有 知 2

于學常識

而 • 更問所親 而 知其隱者 · 知其所安 · 夫情變於內者 · 形見於外 · 故常必以其見者 • 此所謂測深揣情 ·故計 國事者 , 則當審權量 ;說 人主

可 重 則當審揣情・謀慮情欲,必出於此,乃可貴,乃可賤,乃可輕 ,乃可利 ,乃可害,乃可成,乃可敗, 其數 也 故雖有先王之 ,乃

常有事於人,人莫先事而至 道 • 時 ,聖智之謀 其謀慮;故觀蜎飛蠕動 ,非揣情隱慝 , , ,無所索之,謀之大本也,而說之法也 無有不利害 此最難爲; 故日 ,可以生事美;生事者, ,揣情最難 • 守司言必

之勢也,此揣情,飾言成文章而後論之·

### (二) 鹖冠子

**鹖冠子楚人,居深山,** 末流迪於刑名,雖似散亂無家 以關羽為冠 ,然奇言與旨 , 故號鷃冠子· ,每每而有· 著書初本黃老, 此書自博選 而

武靈王問凡十九篇 ,茲錄其一節于下:

者也・ 謂人者, 役,五日徒隸 博選為本者也·博選者,以五至為本者也·故北面而事之則伯己者至 王鐵非一 先趨而後息 , 四日命 神明者 世之器者,厚德隆俊也·道凡四稽:一日天,二曰地,三日 恶死樂生者也·所謂命者,靡不在君者也·君也者 ·權人有五至:一曰伯己·二曰什己,三曰若己,四曰 ·所謂天者 ,先問而後默,則什己者至·人趨己趨,則若己者至 ,以人爲本者也·人者 , 物理情者也・所謂地者,常弗去者也・所 ,以賢聖爲本者也·賢聖者 端端 神明 ,以 厮

憑几據杖,指揮而使, 則厮役者至·樂嗟若咄 ,則徒隸之人至矣

## 呂氏春秋

呂不韋 ,濮陽人,爲陽翟大賈·時秦異人質於趙 ,不韋見之曰:「奇

于

貨可居也·」 者謂以呂易嬴也·始皇尊爲相國 取邯鄲妓與之有孕,獻之異人;歸,生子政爲始皇 ,封文信侯;乃致天下辨士 , 厚遇之

之近理者十之一二,較諸子爲頗醇·高誘所注,亦多明古義,茲錄本 物古今之事,號曰呂氏春秋·大抵據儒書者十之八九,參以道家墨家物古今之事,號曰呂氏春秋·大抵據儒書者十之八九,參以道家墨家 ;使人人著所聞集論,以為入覽六論十二紀二十餘萬言,備言天地萬

生論於下

始生之者天也,養成之者人也;能養天之所生而勿攖之謂天子·天子 之動也,以全天為故者也,此官之所自立也;立官者以全生也・今世

也;今修兵而反以自攻、則亦失所爲修之矣、夫水之性清,土者扣之 ,多官而反以害生,則失所爲立之矣;譬之若修兵者 ,以備寇

故不得清;人之性壽、物者拍之,故不得壽;物也者,所以養性也

聲於此 之必嫌 聰矣 無不 其 者 害於性則舍之,此 之 非所 ,則 ٠, 無 謀而當 長 日 招 不裹也, • 使人 鼻臭矣 • 夜求幸而得之, ,已 以性養也 招招 ,耳聽之必慊,已聽之,則使人聾 故 不 瘖 視之,則使人盲 **聖人之制萬物也** 無不中;萬物章章 若天 ,口口 必必 慮 · 今世之人,惑者多以性養物 地然 而得 敏矣 全性之道也 弗食;是故 則遁焉 ,三百六十節皆通 , ,上爲天子而不驕 精通乎天 , ·以全其天 必弗視;有味於此 , 聖人之於聲色滋味也 ·世之富貴者,其於聲色滋味也 • 遁焉 以害一生,生無不傷;以便一生 地 , , 神 性 :天全則人和矣 悪得 覆 利矣;若 必必 · 下為匹夫而不惛 乎宇宙 一弗聽; ,則不 不傷?萬 , 此人者 , 口 , 其於物質 利 有 食之必嫌 知 人操弓 色於 於性 輕重 , ,不言 目 無不 明矣 則取之 也 此 ;此之謂 ,多惑 • , , , 共射 今有 受也 m , 耳 目 , 生 食 視 ,

全德之人,貴富而不知道,適足以爲患,不知貧賤;貧賤之致物也難

;肥內厚酒,務以相彊,名之曰爛腸之食・鄭衞之音,務以自樂 ,雖欲過之奚由·出則以車 ,入則以輦 ,務以自佚,名之**日招**蹶之機 , 名

由重生故也;非夸以名也,爲其實也,則此論之不可不察也 之曰伐性之斧;三患者,貴富之所致也.故古之人有不肯貴富者矣

四 子華子

子華子,程氏,名本,字子華,晉人,有陽城胥渠問孔子贈等十篇·

茲錄大道篇中一節于下:

子華子曰:天地之大數,莫過乎五,莫中乎五・五居中宮,以制萬品 ,胃之實也,沖氣之守也,中之所以起也,中之所以止也 , 龜筮之所

以靈也,神響之所以豐融也,通乎此則條達而無礙者矣·是以二與四

抱 居 中宮 九而 上躋也,六與八蹈一而下沉也,載九而履一,據三而持七 , 數之所由生 ,一從 二横 ,數之所由成 ·故曰:天地之大數 , 五 ,

莫過乎五,莫中乎五·通乎此,則條達而無礙者矣·

## (五) 於陵子

爲千乘僕心,乃爲十畝陳力 我者之辱而禮 信我之爲信 居 於陵子旣辭楚相 於陵子齊田仲撰,有畏人貧居等十二篇·茲錄灌園篇于下: • 東之 咸 身都師保之隆 放 ,則安在其信也?以是知貴我者之賤而卑,寧不去也;知 , 丽 ,寧不享也;知戚我者之疏而獨 不 ,爲人灌園 知信天之爲信耶?夫伊尹之于太甲,周公之于成王 ,家侔王室之富 ,毋亦辭信 ,有楚大夫過而識於陵于衆人曰 ,名位冗盛矣 而就屈焉?於陵子曰:子徒知 ,寧不羣也;知譽我者 ,然不免復辟之禍 :先生不 敬

子

常

識

之損 之表 而信于寂寞;道不因其升沉 , 而晦 裘禦冬,一箑驅夏,休息同乎禽鹿 · 寧不彰也;明不燭其闇闇,而信于蒙冥;知不 ,而信于亡往・食力灌園之餘,寓神冲虛 ,內徵吾天,息息然爲伊 理其棼棼

尹周公降氣也者;而子顧屈我,亦不怪乎?

## (六) 淮南子

之於道 淮南子,姓劉 外篇,今所傳二十一篇,其內篇也・高誘為之解,茲錄兩節于下: ,總統仁義,而著此書,其旨近老子澹泊無爲 ,號日鴻烈,鴻大也,烈明也,以爲大明道之言也·漢志有內 ,名安,漢之宗室淮南王也·館集四方談士,講論道德 ,蹈虚守靜, 其大較歸

夫善游者溺

,爭利者未嘗不窮也·土處下不爭高,故安而不危;水下流不爭先

,善騎者墜;各以其所好,反自爲禍·是故好事者未嘗不

,故疾而不遲·

死之淪於無形之中也·然則吾生也,物不以益衆,吾死也,土不以加 吾生也有七尺之形,吾死也有一棺之土,吾生之比於有形之類,猶吾 厚,吾又安知所喜憎利害於其間

## (七) 尹文子(略)

### (八) 論衡

儒矜侈弔詭 凡十餘萬言,前後條委深密,矩矱精篤,其要旨在於平諸子之不平也 漢王充撰,充字仲任,其於百氏書,無不一一啟其扃而洞其竅,憤俗 ,曲學轉相訛贋而失眞,乃創題鑄意,所著逢遇迄自紀

于學常識

,故曰論衡

·茲錄逢遇篇一節於下:

操行有常賢,仕宦無常遇;賢不賢才也,遇不遇時也;才高行潔,不

可 保其必尊貴 ,能薄操濁,不可保其必卑賤;或高才潔行不遇,退在

流 ;能 薄操濁 , 遇在衆上;世各自有以取士,士亦各自得 以進; 進

在遇 ,退在不遇;處尊居顯 ,未必賢,遇也,位卑在下 • 未必愚 ,不

遇也; 故遇或抱洿行 ,尊于桀之朝;不遇或持潔節 ,卑于堯之廷;所

以遇不遇,非一也·

## (九) 白虎通

通德論 漢章帝詔諸儒丁鴻賈逵等講論五經同異於白虎觀 ,後詔班固撰集成書 ,始定此名 ·其說雖乗涉讖緯 ,夏其議奏 ,而多傳古 ,爲白虎

義 ,至今爲考證家所依據 • 茲節錄其語如下:

聖人者何 一知情 ,與天地合德 ?聖者 ,通也 ,日月合明,四時合序 ·道者 ,聲也 ·道無所不通,明無所不照·聞 ,鬼神合吉凶 ,禮別名記

「五人白茂 ·十人日選 ,百人日俊、千人曰英,倍英曰賢

日傑,萬傑日聖·」

商賈何謂也?商之爲言,商其遠近 ,度其有無,通四方之物,故謂之

商也・賈之爲言固 ,固其有用物 ,以待民來, 以求利者也·行日商

止日賈・

禮 **經所以有五何?經** 五常之道而明之,以教人成其德也 ,易智,詩信也·人情有五性,懷五常,不能自成,是以聖人象天 , 常也·有五常之道,故曰五經 · 樂 仁 書義 禮義

第六節 墨家類

(一) 墨子(略)

第七節 名家類

干學常識

鄧析子(略)

=尹文子(略)

公孫龍子(略)

第五章 治子學之方法

第一 一節 研究子學之要點

子書爲吾國哲學之大淵源,經部中雖亦有討論哲學者,然皆雜而不純 ;如陰陽家實爲荒唐之迷信;如農家不過爲種植之藝術;雜家之學 惟子部最純粹耳·但子部之中,如縱橫家,不過為政客一種之技術

更雜亂而無主張;其中惟有儒家道家法家名家,則與哲學最有關係,

故吾人欲研究子學,當先擇此數家,而觀摩之也·茲將研究子學之要

點 ,分述于下:

西西〇

又將哲學中各門之事項, 、當知各家學說之門類 混在一篇之中 哲學之門類,不止一項;而諸子百家之書 ,既無特別之標識 ,又少顯

著之說明,吾人非細味玩索,決不能得其要領也·至子書中討論哲學 之事項,大概可分爲數種 ,茲附列于下

1字宙論 如老子「天地不仁」之說

2 名學 如公孫龍名實論中 「正其所實者 ,正其名也,」 之說

3知識論 如公孫龍指物篇中「物莫非指 ,而指非指· 及白馬篇 

中所論是也・

4人生哲學(卽倫理學) 如莊子之達觀主義 , 其養生篇中 「適來」

夫子時也·適去,夫子順也·安時而處順,哀樂不能入也·J

皆討論人生哲學之事也·

于事常識

5教育哲學 如荀子儒效篇中「君子之學也,入乎耳,著乎心,布

乎四體 ,形乎動靜;端而言 ,蠕而動,一 可以爲法則·」 等議論

,皆敎育學說也·

6政治哲學 如老子「民之難治,以其上之有爲 ,是以難治

此

即老子之政治論也·

7. 宗教哲學 稱其為道教之祖,蓋孔子老子之學,往往有討論及人生究竟以何 如儒家孔子,後人稱其爲儒教之祖,道家老子,後人

者爲歸宿,於是後人遂以所論,卽以爲其教義之所在矣·

其思想之沿革與其變遷,又不可不知其原因,如同爲儒家,而有性善 明因變 研究子學,第一 在明瞭其思想之沿革,與其變遷 既 知

性恶之分,欲知其故 ,非明其因 ,通其變 , 蓋不能也

家之高孟 、當有平等眼光 ,而又一迎一拒,不研究其長短之所在 古人治學,非是墨非儒,即是儒非墨 ,徒妄生門戶之見解 , 且 同爲儒

,皆非今日學者之所宜也·

理;故吾人在今日而治子學,最要之事,卽取各家之書 **遂不能貫通;是以我國數千年來之子學,至今尚無人能作有統系之整** 四、宜作系統之研究 融 會而貫通之,以求得到我國哲學發達之迹象,使有脈絡可尋 古人治學 ,既妄分門戶之見,於是各家學說 ,得其綱領 , 此 , >

者所不可不知也·

頗有疑其爲僞者,如莊子中說劍漁父諸篇爲後人所僞譔;如公孫龍子 則有眞有僞;如韓非子墨子中則有他人之學說;學說混淆 无. 、當辯眞偽 我國子書,眞偽參半;如管子關尹子晏子春秋 ,眞僞莫辨 後

于學常識

學者不可不詳細考核也

六、當知校勘之學 校勘之學,於經學常識中已言之,茲亦不贅述

惟校勘之方法,可分三端·茲補述于下:

1 當取舊刊精校之古本以爲根據

2 當語意他書及類書中所援引,以相參證

3 當知本書通用之義例以爲根據

七、當通訓詁 之所在·至訓詁之根本方法,約分三端 古代書籍 ,義多深奧,是以不明訓詁,往往不得其義

當根據文字假借聲類通轉之例

2 當根據古義或爾雅廣雅以及古代箋註之書•

3 當根據文法上之構造

# 第二節 子學必修書籍

子學書籍浩繁,吾人欲窮究其學,盡畢身之力,恐猶不能、茲就其通

行大要之書,述之于下:

老子 道家最精要之書 ,全書五千言,學者當熟讀成誦,王弼注

釋書可看·

二、墨子 孔墨在先秦時兩聖並稱 ,故此書非讀不可,除備城門以下

即讀此本經上下,經說上下四篇 各篇外,餘篇皆宜精讀 注 釋書以孫論讓墨子閒詁爲最善·讀墨子宜 ,有張惠言墨子經說解及梁啓超墨經

校釋兩書可參觀 ,但皆有未精愜處;小取篇有胡適新話可參觀; 梁啓

超墨子學案屬通釋體裁 ,可參觀助興味 ,但其書爲臨時講義 ,殊未精

答·

子學常識

一、 莊 子 內篇七篇及雜篇中之天下篇, 最當精讀 ·注釋有郭慶藩之

莊子集釋差**可** 

四 了。 一 解蔽正名天論正論性恶禮論樂論諸篇 , 最當精讀 ,餘亦須

全部瀏覽·注釋書王先謙荀子集注其善

五 、尹文子愼子公孫龍子 **今存者皆非完書,但三子皆爲先秦大哲學** 

家 僞 • 尙 雖斷簡殘稿 有問題·二書皆無善注 ,亦宜一讀 ,且篇帙甚少, ,尹文子愼子易解 不費力也·公孫龍子之眞

,

等篇 、韓非子 ,尤宜熟讀 法家言之精華,須全部瀏覽 · 注釋書王先愼韓非子集釋差可 ,說難孤憤五蠹內外儲說林

七、管子 **戦國末年人所集著者** ,性質頗雜駁 ,然古代各家學說,存

其中者頗多,宜一 瀏覽 · 注釋書戴望管子校正甚好

八 呂氏春秋 此為 中國最古之類書 • 先秦學說存其中者頗多 , 宜 瀏

儿 淮南子 此爲秦漢間道家言薈萃之書 ,宜瀏覽 注 一釋書有 劉

淮南鴻烈集解 • 頗 好

鹽鐵論 此 書爲漢代儒家法家對於政事問題對 壘抗辯之書 • 宜 瀏

覽

抱朴子 論資 此 書爲漢代懷疑派哲學·宜 此書 為晉 以後道家言代表 作品 瀏覽 • 洎

瀏覽

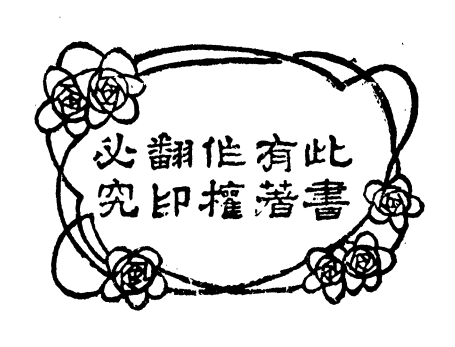
十三、列子 晉 人僞書 ,可作魏晉間玄學書讀

六朝隋唐間 一述各書 , 思想界最著光采者,則爲佛學 爲 我 國魏晉 以前之子書 • 蓋 我 國哲學思想之重要著作也 無足述 宋以後學術之代

· >

子 墨 識

## 所



哈濱杭汕梧北南 爾南州頭州平京 行人是南重徐漢 新津沙昌慶州口 加遼廈雲開廣 被寧門南封州

發 編 發 EII 行 行 輯 刷 所 所 人 者

沈上

海

北

福

建

路

聲號

徐

敬

修

大上 大上 捸 海 北 東福 東福 州 建 書路 書 九 九 局號 局號

子 學

定 價 大 洋 四 角 册

(外埠 酌 加 郵 費 匯 費

#### 東 局

書局 發行 大東 上海 點評 點評 小學論說新範 點評 中學論說新範 女子論說新範 容 內 〇文題均切合現時學校所通行者 四段茶分明解釋詳盡辭句章法均易頒悟 **闫說理淺顯文筆雅潔學者極易摹倣** 〇各種文體應有盡有材料均極有與味 四册 四册 四角 四册 四角 四角

